# INSTITUTION D'UN PRINCE.

TOME I.



Che

# INSTITUTION D'UN PRINCE,

TRAITE DES QUALITES,
DES VERTUS & DES DEVOIRS

D'UN SOUVERAIN.

Par M. l'Abbé DUGUET.

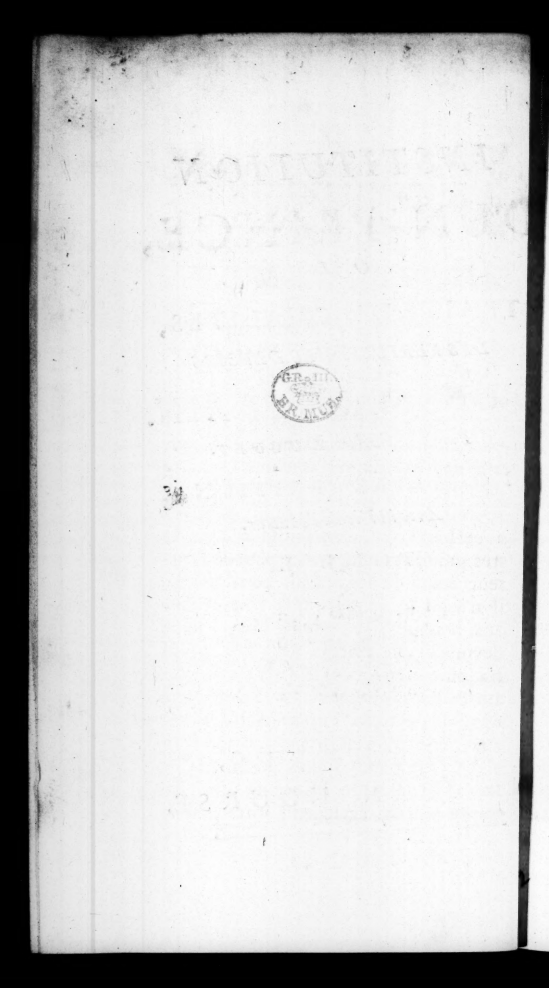
NOUVELLE EDITION, Avec la Vie de l'Auteur.

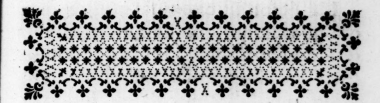
TOME I.



A LONDRES, Chez JEAN NOURSE,

M. DCC. L.





E seroit se former une idée peu juste de cet Ouvrage, que de s'imaginer qu'il ne puisse être utile qu'aux Princes & à ceux qui font chargés du soin important de leur éducation. Il est vrai qu'il convient aux uns & aux autres d'une maniere plus directe & plus particuliere; me il n'est pas moins vrai aussi qu'il n'y a personne qui n'en puisse retirer de très-grands avantages. Le plan de l'Auteur étant de former un bon Prince, il n'a pu le remplir qu'en apprenant aux hommes à être bons sujets, leurs devoirs étant si intimément liés, qu'il n'a pu traiter des uns sans mettre les autres dans tout leur jour. S'il importe extrêmement au Prince d'être fidéle aux siens, il n'est pas d'une moindre conséquence aux Sujets de remplir les leurs : le salut du Prince & celui des Sujets y étant également intéressés. Tome I.

Un Etat n'est composé que de ceux qui gouvernent, & de ceux qui sont gouvernés; du Roi, du Prince ou du Chef qui donnent des ordres, des Officiers qui sont chargés de les faire exécuter, & des Citoyens qui doivent s'y soumettre. Il y a donc des devoirs réciproques auxquels ils sont obligés les uns envers les autres, & qui faifant mouvoir comme de concert tous les membres de l'Etat, établissent entr'eux une harmonie qui fait la gloire du Prince & le bonheur du Peuple. Mais ces devoirs mutuels, pour être fondés sur le droit naturel & sur la loi de Dieu, n'en sont ordinairement ni mieux connus ni mieux pratiqués; ce qui rend plus indispenfable la nécessité de s'en instruire & de les approfondir.

Personne ne les a mieux développés que notre Auteur, & son Livre est un de ceux qui méritent le plus d'être lus, étudiés, médités. Si le Prince y apprend à regner avec sagesse & avec équité; s'il y apprend qu'il n'y a point de véritable grandeur fans la piété; s'il y apprend que la Religion Chrétienne & la vraie Politique sont étroitement unies; si ceux

apprennent à le faire dans le même esprit : le Citoyen n'y apprend pas moins à avoir un respect inviolable pour son Roi; à joindre la piété à l'obéissance qu'il lui doit; à s'acquitter avec une sidélité religieuse des Charges publiques; à payer les tributs avec la plus scrupuleuse exactitude; à faire une action de religion, de ce qui n'est pour les autres qu'une pure nécessité; à convertir ensin en oblation volontaire, ce qui coute aux autres tant de gémissemens & tant de larmes. III. Part. C. 7 Art. 2.

Au reste ce n'est pas seulement à titre de Sujet, que chaque particulier
peut s'instruire dans cet Ouvrage de
ses obligations les plus indispensables.
Sans parler des instructions solides
qu'il peut y puiser à chaque page,
soit comme Militaire, soit comme
Magistrat; que n'y apprendra-t-il pas
comme Pasteur, comme Chef de Communauté, comme Préposé à l'éducation de la jeunesse, comme Pere
de famille, comme enfant d'Adam,
ou comme devenu celui de Dieu par
une nouvelle vie?

Pour avancer dans les voies du fa-

lut, pour marcher dans celles de la perfection vers laquelle nous devons tendre sans relâche, il faut se connoître soi-même: il faut savoir ce qu'on est par rapport à Dieu, & ce que l'on est par rapport aux hommes. Nous avons plusieurs excellens Ouvrages sur cette matière: mais peut-être n'en est-il point où elle soit traitée avec plus de prosondeur, avec plus de sagacité, avec plus d'ordre & de lumiere que dans celui-ci.

Ce n'est pas aux Princes seuls qu'il importe de connoître les hommes; ils

ne sont pas les seuls qui aient à se tenir en garde contre la flatterie : ils ne sont pas les seuls qui soient intéressés à choisir avec discernement ceux de qui ils puissent prendre conseil, à qui ils puissent donner leur confiance. Ce que M.D. écrit là-dessus,

& les regles qu'il donne sur ces importantes matieres, regarde tout le monde : tous peuvent prositer des dis-

férentes parties de son Ouvrage.

Quoi de plus capable de donner de l'horreur du vice, d'animer à la vertu, d'exciter à la piété & de la faire aimer, que la maniere dont notre Auteur présente ces différents ob-

jets? Qui a mieux que lui démasqué l'amour propre, l'orgueil, l'hipocrysie? Qui a mieux que lui appris à discerner les flatteurs, à se garantir de leurs piéges, à les écarter? Qui a mieux fait sentir l'injustice & les dangers de l'usure? Qui a réfuté avec plus de force les injustes préjugés que l'on a contre la piété? Qui a mieux développé les suites dangereuses du luxe's de la vanité, d'une vaine curiosité, &c? Mais quand il traite des vertus opposées à ces vices, quel seu, quelle énergie dans ses expressions! Quelle force dans ses raisonnemens! Aussi attentif à toucher le cœur, qu'à convaincre l'esprit, il présente les vérités austeres de la Religion, avec des traits si forts, si nobles, si rélevés, & en même-tems si-touchans, qu'en persuadant, il embrase l'ame de l'amour le plus tendre pour la Religion. Ce qu'il dit sur-tout de la priere, de la lecture des Livres saints, des caracteres de la vraie humilité, ne fauroit être trop médité, aussi-bien que toutes les preuves incontestables de l'autorité indépendante des Rois & de la fidélité inviolable qu'on leur doir. Personne n'a porté ces preuves à un plus haux dégré d'évidence.

Il est étonnant qu'un Ouvrage aussi important que celui-ci, ait été susqu'à présent imprimé avec tant de négligence. Les Editions in-4°. & in-12. de 1743. sont remplies de fautes, & d'omissions essentielles; les Notes y sont dans un désordre, qui les rend souvent inintelligibles. On y trouve des lignes entières de passées, & des mots mis les uns pour les autres, qui sont dire à l'Auteur tout le contraire de ce qu'il a écrit.

Nous avons apporté tous nos soins pour rendre cette Edition plus exacte que les précédentes, & nous osons nous flatter d'y avoir réussi, autant qu'il étoit possible de le faire. Nous avons pour cela, conféré les Editions les unes avec les autres; nous avons corrigé les passages latins sur les textes originaux; & comme il y en avoit beaucoup qui étoient déplacés, mêlés ou confondus, nous avons eu attention de les remettre chacun dans leur

véritable place.

La lecture de cet Ouvrage pouvant être très-utile à toutes sortes de personne, comme nous l'avons dit, & rien n'étant plus capable de rébuter ceux qui n'entendent pas le Latin, que

d'en trouver à chaque page, des passages mêlés dans le texte François, nous avons mis en forme de notes au bas. des pages, tous les passages dont le rexte de la quatriéme partie se trouvoir coupé & interrompu. Nous avons cru êrre d'autant plus autorisés à faire ce changement pour l'uniformité de l'Edition, & pour l'utilité des Lecteurs, qu'il ne se trouve point de Latin dans le texte des trois premieres Parties où tous les passages en cette Langue sont renvoyés au bas des pages; & que tous ceux qui se trouvent dans la quatrieme Partie, sont ou traduits ou paraphrases comme dans les trois premieres, en sorte qu'en les ôtant du milieu du texte, il n'y a rien à perdre pour le sens, ni pour la force des preuves. D'ailleurs ce nouvel arrangement épargne à ceux qui ne savent que leur Langue, le déplaisir de croire que ces passages renferment des choses qui ne sont pas dans le François : ce qui ne pouvoir que les distraire à pure perte, & peut-être les dégoûter d'une lecture dont ils auroient cru n'entendre que la moitié. Il y a lieu de croire que, si M. D. eût donné luimême son ouvrage au Public, il se

Reroit assujetti dans l'impression de la quatrième Partie, au plan qu'il a inviolablement suivi dans les trois premieres; & nous croyons pouvoir avancer que bien loin de nous en être écartés, nous nous y sommes exactement conformés.

C'est un malheur pour les Ouvrages posthumes, qu'on remarque dans presque tous, des endroits obscurs, des phrases louches, des négligences de style: & l'on ne peut dissimuler qu'on rencontre de ces sortes de taches dans celui-ci. Le jour de l'impression fait reconnoître à un Auteur, bien des choses qui lui sont échappées dans la chaleur de la composition; de sorte que, quelque exacte que lui ait paru sa copie, il se trouve alors ob! gé d'y faire plusieurs changemens. M. D. l'eût fait aussi sans doute dans plusieurs endroits, oir un Lecteur attentif se trouve arrêté. Mais ces endroits qui sont en très-petit nombre, n'ôtent rien au mérite de l'Ouvrage qui est un des précieux que nous ayons en notre Langue:

Na. L'Avis qui suit se trouve dans l'édition de 1743.



# AVIS

SURCETTE

# EDITION.

Duguet sur l'Institution d'un Prince, a été si bien reçu du Public, qu'on a cru devoir en donner une nouvelle Edition, à laquelle on a joint la Vie de l'Auteur, qui vient d'être imprimée en France. Cette Piece est d'autant plus intéressante, qu'elle contient un Catalogue exact & une idée de tous les Ecrits de ce grand homme. Il y est sur-tout parlé de celui-ci avec les éloges qu'il mérite, & on y a corrigé Tome I.

quelques personalités qui se lisent dans la Présace de la premiere

Edition in quarto.

Au reste l'Auteur de cette Vie paroît être du nombre de ceux qui admirant avec justice les grands talens de M. Duguet, ont applaudi à toutes ses démarches, & à toutes ses décisions, dont il faut néanmoins avouer que quelques-unes ont fait de la peine à ses meilleurs amis. Telles sont celle où il condamne assez durement les Nouvelles Ecclésiastiques, & celle par où il pa-roît avoir autorisé le mensonge en quelques occasions; comme si la justice, la fidélité & la prudence pouvoient jamais obliger à mentir, sans néanmoins exemter cette action de péché. On peut voir sur ce dernier point ce que dit M. l'Evêque de Babylone à la fin de la Lettre qu'il écrivit à M. de Montpellier en 1736.

1

PC

Pour suppléer à ce qu'on trouve dans la Vie de M. Duguer, au sujet de ses Conferences sur l'Histoire Ecclésiastique & sur la Discipline, il est nécessaire d'observer ici qu'elles viennent d'être imprimées secrettement à Paris en deux petits volumes in quarto. Comme quelques personnes hésitent à les lui attribuer, on croit pouvoir assurer qu'elles sont incontestablement de ce grand homme: on en a des preuves positives, & rous ceux qui ont du goût & du discernement les jugent dignes de M. Duguer. Cet Ouvrage en effet n'est capable que de faire beaucoup d'honneur à sa memoire, surtout quand on sait que l'Auteur n'avoit gueres alors que trente ans, & que le celebre M. Nicole l'avoit plusieurs fois inutilement tourmenté pour le faire imprimer, le regardant comme un Ouvrage excellent, & fort propre

à abreger les études Ecclésiastiques & à inspirer le goût d'une excellente Positive.





# VIE DE L'AUTEUR

I.

#### Naissance de M. Duguet.

Acques-Joseph Duguer,
Ji l'une des plus grandes lumieres
de l'Eglise de France, dans le
dernier siècle & dans celui-ci, étoit né
à Montbrison, petite Ville du Forez
près de Lyon, le 9. Décembre 1649.
Il eut l'avantage de naître dans une
famille chrétienne, qui préseroit à l'éclat
du siècle & aux dangers des richesses,
la gloire, infiniment plus solide, qui accompagne ordinairement la vraie piété.

Claude Duguer son pere, Avocat du Roi au Présidial de Montbrison, acquit l'estime de toute sa Province, par sa science, sa probité, son intégrité, & la solidité de sa vertu. C'étoit l'arbitre ordinaire que l'on s'accordoit à choisir dans les affaires les plus importantes, & rarement ceux qui recouroient à ses lumières, & qui mettoient leurs intérêts entre ses mains, appelloient-ils de ses décisions; c'est le témoignage que lui rend en particulier celui dont nous écrivons l'éloge, comme on peut le voir dans plusieurs de ses Lettres, qui sont dans le IX. volume du Recueil qui en a été donné au Public. Il n'y parle pas moins avantageusement de Marguerite Colombet sa mere, qu'il perdit le 29. Janvier 1684. & qui laissa après elle une réputation de sainteté, qui fut long-temps l'entretien de toute la Province.

#### II.

### Sa pénétration d'esprit des sa jeunesse.

Voici un trait remarquable de sa vertu, & de l'attention qu'elle avoit à élever ses enfans chrétiennement. M. Duguet qui étoit le huitième, montra dès sa premiere jeunesse, une pénétration d'esprit, & une supériorité de génie, qui se faisoit remarquer aisément

de tous ceux qui l'approchoient. Mad. Duguet n'étoit point insensible aux rares talens de son fils, ni aux applaudissemens qu'ils lui attiroient; mais plus attentive encore à ce qu'il conservat son ame pure & innocente, elle ne cessoit de demander à Dieu le bon usage des talens qu'il avoit donnés à son Fils. Pendant que le jeune Duguet faisoit ses études d'Humanités dans le College du lieu de sa naissance, dirigé par les Prêtres de la Congrégation de l'Oratoire, il tomba par hazard sur l'Astrée d'Honoré d'Urfé, qu'il trouva parmi les livres de M. son pere à la campagne. Ce Roman historique qui a fait à son Auteur une grande réputation, & qu'on ne lit plus depuis long - temps, lui plut beaucoup; & quoiqu'il n'eût alors que douze ans, & qu'il ne fût qu'à la fin de sa troisième Classe, il prit la résolution de composer dans le même goût une Histoire de ce qu'il avoit appris des histoires & des avantures particulieres des Familles de la ville de Montbrison.

Il sussit à d'heureux génies de concevoir un dessein pour l'exécuter. Le jeune Duguet remplit son projet en peu de tems, & d'une maniere qui parut sort au-dessus de son âge. Il le sentit luimême; & slatté de ce succès, il s'en ouvrit à sa mere. Cette pieuse Dame écouta tranquillement la lecture d'une partie de cet Ouvrage; mais loin de l'approuver, ni de faire connoître les mouvemens naturels de joie, qu'une capacité si rare dans un âge si jeune, pouvoit produire dans son cœur, elle dit à son sils, d'un air sérieux & assligé; Vous seriez bien malheureux, mon sils, si vous faissez un si mauvais usage des talens que Dieu vous a donnés; & elle sit discontinuer la lecture.

Le jeune Auteur écouta sans murmurer une remontrance si chrétienne, & ne pensa qu'à en prositer. Dès qu'il fut seul il jetta son écrit au seu, renonça sans réserve à la lecture des Romans, & se livra tout entier aux études les plus sérieuses. Il acheva ses Humanités, & sit sa Philosophie avec un succès qui fut admiré de ses Condisciples, & qui étonna ses Maîtres.



#### I1I.

#### Il entre dans l'Oratoire: ses divers Emplois.

Lorsqu'il eut achevé son cours de Philosophie, il demanda à M. son Pere, & en obtint la permission, d'entrer dans la Congrégation de l'Oratoire. Il vint pour cet effet à Paris, & s'y retira dans la Maison de l'Institution, qui le reçut avec empressement, & qu'il édifia par sa grande piété. C'étoit en 1667. vers la fin du mois de Septembre. L'usage ordinaire est que les jeunes gens ne demeurent qu'une année dans cette Maison. C'est l'année de Noviciat, où l'on ne vacque qu'à des exercices de piété, & à des études plus propres à nourrir le cœur, qu'à satisfaire l'esprit. M. Duguet, qui y trouvoit beaucoup d'édification, & d'instructions solides, obrint d'y demeurer environ deux années, pendant lesquelles il reçut la Tonsure cléricale, & les quatre Ordres que l'on appelle Mineurs.

On l'envoya ensuite à Saumur pour y faire un cours de Théologie. C'étoit l'étude qui lui plaisoit davantage, celle

qu'il a toujours regardé comme la plus nécessaire, parce qu'elle est l'étude de la Réligion, & il auroit voulu n'avoir plus d'autre emploi. Mais toujours soumis à ses Supérieurs, il regardoit en eux la volonté de Dieu, & se montra toujours disposé à leur obéir, dès qu'ils ne lui commandoient rien qui ne sût

exactement conforme aux régles.

A la fin de 1671. comme il se préparoit pour suivre l'usage de sa Congrégation, à enseigner les Humanités dans quelque Classe inférieure, il fut choisi pour aller à Troye professer la Philosophie. C'étoit rendre justice à son mérite: mais son humilité souffrit de cette distinction, elle réclama inutilement contre l'ordre qu'on lui prescrivoit. Il fallut obéir; & l'exactitude avec laquelle il s'acquitta de son emploi, les applaudissemens qu'il s'y attira, firent voir que ses Superieurs avoient mieux jugé que lui de sa capacité. Malgré la délicatesse de sa santé, il employoit une partie des nuits à composer les cahiers qu'il dictoit, & qu'il expliquoit le jour à ses Disciples; & néanmoins on assure qu'ils ne se ressentoient point de ces veilles, ni de cette

espéce de précipitation, avec laquelle il étoit obligé d'écrire ce qu'il vouloit apprendre aux autres. La netteté, la justesse & la solidité de son esprit, suppléoient à ce qui lui manquoit du côté

du\temps.

En état de suffire à tout, on ne se contenta pas de ce travail journalier, quelque grand, quelque pénible qu'il dût être; on le chargea encore de faire les Dimanches & les Fêtes dans la Paroisse de S. Remi de Troyes, un Catéchisme fondé pour l'instruction des pauvres, & qui est commis aux soins & au zéle des Prêtres de l'Oratoire de cette ville qui occupent le Collége. On ne pouvoit faire un meilleur choix, & l'on ne tarda pas à s'en appercevoir. Ce Catéchisme devint en peu de tems une instruction commune à toute la Ville.

On y venoit de tous côtés entendre, avec avidité, la parole du falut qui fortoit de la bouche de M. Duguet. On étoit touché des vérités qu'il annonçoit, de l'onction qui accompagnoit tout ce qu'il disoit, & de la lumiere vive & brillante qui s'y faisoit remarquer. Cet empressement avec lequel on venoit

l'entendre, lui fit craindre les éloges qu'il méritoit, & dès-lors il demanda que l'on fît remplir sa place par quelque autre. Il représenta sur tout, que la multitude de ceux qui croyoient qu'il pourroit leur être utile, empêchoit les pauvres, pour qui cette instruction étoit destinée, d'approcher du lieu où le Catéchisme se taisoit, & qu'il n'étoit pas juste qu'ils fussent privés d'un bien dont on avoit voulu les rendre en quelque sorte propriétaires. On eut beaucoup de peine à se rendre à ses représentations; mais enfin les sollicitations réitérées triompherent de la juste répugnance de ses Supérieurs.

Il fut appellé à Paris au mois de Septembre 1674, pour y recevoir l'Ordre de Soûdiacre; & au mois de Septembre de l'année suivante 1675. M. l'Evêque de Troyes l'ordonna Diacre. Ce Prélat qui connoissoit l'étendue de ses lumieres & ses rares talens, sit ce qu'il put pour l'attacher à son Eglise & au service de son Diocése. Il y a lieu de croire qu'il en eût fait l'acquisition selon ses vœux, si les Supérieurs de M. Duguet y eussent voulu consentir: mais ceux-ci étoient trop instruits de l'uti-

lité qu'ils pouvoient en retirer euxmêmes, en l'employant dans leur Congrégation, pour le laisser aller. Ils l'envoyerent pour quelque tems dans leur Maison d'Aubervilliers, près de Paris, plus connue sous le nom de Notre-Dame de Vertus, & ensuite ils le sirent revenir à Paris pour y demeurer dans leur Séminaire de S. Magloire; c'étoit en 1677 au mois de Septembre de la même année. M. Duguet sut ordonné Prêtre; & ce sut encore pendant le cours de la même année, qu'il sit des leçons de Théologie scholastique dans la Maison de S. Magloire.

#### IV.

Il fait des Conférences à S. Magloire, puis va demeurer à l'Institution.

En 1679. & 1680. M. Duguet fut chargé de faire dans le même Séminaire, les Conférences publiques sur la Théologie positive; c'est à-dire, sur les dissipultés qui peuvent se trouver dans l'E-criture Sainte, sur l'Histoire Ecclésiastique, & sur la Discipline. Il eut un très grand nombre d'auditeurs, parmi lesquels on compta toujours quantité de

personnes déja très éclairées, & qui venoient encore avec empressement s'inftruire dans ces Conférences. Il seroit à souhaiter, que l'on fît part au Public des discours & des dissertations, que l'on y entendit alors avec tant de plaisir & d'utilité. Car l'on fait que M. Duguet écrivoit ce qu'il devoit dire. Il est vral qu'il n'écrivoit pas tout, qu'il ne couchoit pas toujours sur le papier les raisonnemens, les preuves & les autorités qu'il faisoit valoir. Mais on prétend aussi qu'un Théologien très-habile, qui avoit été de ses amis, avoit rempli ces lacunes, supléé aux autorités qui n'étoient qu'indiquées, & mis en état de paroître un Ouvrage si important: il pourroit, dit-on, former trois volumes in quarto. Quoiqu'il n'y foit traité que de l'Histoire Ecclésiastique, & de la Discipline des premiers siecles de l'Eglise, ce seul monument de la science & de la doctrine de M. Duguet, fuffiroit pour immortaliser son nom\*. Mais combien d'autres Ouvrages sont sortis de sa plume! Nous en parlerons en détail, après avoir achevé ce que nous connoissons de l'histoire de sa vie.

<sup>\*[</sup> On a suppléé à ceci dans l'Avis, qui précede ]

Sa situation fut assez tranquille jusqu'en 1685. Nous ignorons cependant le sujet qui le sit sortir de S. Magloire apparemment sur la fin de l'année 1683. M. Pinette Fondateur de la Maison de l'Institution, qui s'étoit réservé le droit de demander pour cette Maison les sujets qu'il estimoit le plus, voulut qu'il y vînt demeurer. Voici ce que M. Duguet écrivit lui-même de ce changement de demeure à un de ses freres, pour lors Professeur de Philosophie au College de Troyes, & qui fut depuis Curé de la Ville de Fleurs voisine de celle de Montbrison. La lettre est du 3. Janvier 1684. & on l'a imprimée dans le IX. volume du Recueil des lettres de l'Auteur.

"Vous avez peut être déja appris, dit M. Duguet, que je ne suis plus à "S. Magloire, & que Mr Pinette m'a fait l'honneur de témoigner à nos Supérieurs, un si fort & si tendre empressement pour m'avoir dans sa Mairon, qu'on n'a pû résister à son inclimation, ni la suspendre un moment. "Je me suis contenté dans cette occamion importante pour le reste de ma vie, d'obéir sans répugnance & sans

» plaisir... Le dessein de M. Pinetre & de ceux qui gouvernent, est que je prenne part à la direction, sans aban» donner mes anciennes études. Cette de alliance me paroît dissieile; mais on prétend me dispenser de tant de cho» ses, qu'elle pourra devenir aisée. » Il ajoute que l'on avoit beaucoup de soin de lui, & qu'il trouvoit dans la Maison de l'Institution, tant d'amitié & de bonté dans tout le monde, qu'il n'avoit pas autant de peine à se consoler de Saint Magloire, qu'il auroit pensé.

#### V.

#### Il sort de l'Oratoire, &c.

M. Duguet ignoroit que ce calme dont il se sélicitoit étoit près de finir. Dès la même année 1684, il y eut beaucoup de mouvement dans cette Congrégation au sujet d'un plan d'étude qui proscrivoit la Philosophie de Descartes pour adopter exclusivement celle d'Aristote, laquelle néanmoins commençoit à perdre son crédit dans l'Université: c'est l'une des principales raisons qui détermina M. Duguet à sortir

C

e

1

1

1

t

de l'Oratoire, malgré l'affliction qu'il en eut. Dès le mois d'Octobre il n'étoit déja plus à l'Institution, & il sortit absolument de la Congrégation au mois de Février 1684. Il se rerira alors à Bruxelles auprès du célebre M. Arnauld avec qui il a toujours eu d'étroites liaisons. Mais sa santé ne s'accommodant point à l'air de ce pays, il fut obligé de l'abandonner sur la fin de la même année. Il parle de ce retour de Flandres dans une lettre, dattée de Bruxelles même en 1684. & il y fait mention de quelques bons offices qu'on s'étoit empressé de lui rendre dans les circonstances où il se trouvoit. Sa reconnoissance, son humilité & sa piété, sont exprimées d'une maniere fort vive dans cette lettre qui est la XXXV. du IX. volume.

Ce fut comme on le croit en 1686. que M. Duguet alla à Strasbourg avec un Pere de l'Oratoire qu'il estimoit particulierement. Sa réputation l'y avoit précédé. Louis XIV. s'étoit rendu maître de cette Ville en 1681. & en 1685. même il lui ayoit donné pour Gouverneur M. Noël Bouton de Chamilly depuis Maréchal de France. Comme la

zviij Vie de l'Auteur.

ville étoit remplie de Luthériens, ce Gouverneur qui desiroit leur conversion, engagea M. Duguet à faire des Conférences publiques. Il s'y rendit, & ces Conférences produisirent de

grands biens.

Revenu à Paris, M. Duguet y vécut dans une si grande retraite qu'il demeura long-tems presque inconnu, même à ses amis les plus intimes. La priere & l'étude faisoient toute son occupation, comme toute sa consolation. "Je suis » dans cet état, (écrivoit-il à un de » ses freres en 1686.) par la divine » Providence, & j'en suis bien aise, » par une grace plus grande. Qu'on me » compte pour mort, & même pour » enseveli, & qu'on m'efface de la » mémoire des vivans, je ne m'en plain-» drai point; mais on n'ouvre point les » tombeaux, & je demande qu'on épar-» gne le mien. » Il paroît par le reste de cette Lettre, que la grande solitude, à laquelle il se trouvoit réduit, ne lui avoit rien fait perdre de la gaieté de son esprit.

M. le Président de Menars, qui avoit pour lui une grande vénération, le sollicita si vivement en 1690. d'acr-

,

e

Iţ

1-

à

k

is

e

e

,

e

Ir

a

-

S

e

à

i

n

i

.

cepter sa maison pour retraite, que M. Duguet ne crut pas devoir lui résister plus long-temps; il vint donc demeurer chez ce Magistrat, vers le mois de Juillet de la même année. C'étoit un précieux trésor que cette maison acqueroit. Elle en connut toute la valeur, & M. Duguet qui n'avoit de lui-même que les fentimens les plus humbles, n'y eut d'autre peine que celle de s'y voir toujours honoré & respecté. Après la mort de M. de Menars, Madame la Présidente, sa veuve, conserva M. Duguet chez elle; & ce ne fut que peu de tems avant la mort de cette Dame, qu'elle eut la douleur de se voir privée d'un homme si respectable.

On ne se souvient que d'une seule sois, qu'il sut obligé de s'en absenter pendant quelque tems. Le Pere Michel Tellier Jésuite, Confesseur du seu Roi, le sollicitoit vivement de répondre à une Dissertation Théologique, qui parut en 1714, sous le titre du Témoignage de la vérité dans l'Eglise; où l'on examine quel est ce témoignage, tant en général qu'en particulier, au regard de la derniere Constitution, c'est-à-dire, la Bulle qui condamne les Résexions du

Pere Quesnel sur le Nouveau Testament? M. Duguet regarda les follicitations du Pere Tellier comme un piege qu'on lui tendoit, quoiqu'il n'approuvât pas tous les principes du Livre dont on lui demandoit la réfutation; & pour se soustraire aux instances du Confesseur de Sa Majesté, il se retira pour quelque tems dans la Savoie à l'Abbaye de Tamied, dont l'Abbé Dom Arsene Jougla, né à Toulouze d'une maison illustre, étoit son ami. Ce voyage de M. Duguet est une époque d'autant plus mémorable, qu'il a été l'occasion du Livre de l'Institution d'un Prince dont nous parlerons bientôt plus au long.

#### VI.

Dernieres années de M. Duguet : sa mort.

Les dernieres années de la vie de M. Duguet ont été fort traversées. « Il » s'est vû souvent ( dit l'Auteur du » dernier Supplément de Moreri) obli» gé de changer de demeure, & même » de pays. On l'a vû, (ajoute-t-il) suc» cessivement en Hollande, à Troyes, » à Paris & dans plusieurs autres lieux

u

if

S

e

e

e

S

I

odifférens; Mais conservant toujours » & par tout, le même esprit de dou-» ceur & de modération, la même tran-» quillité, la même soumission aux or-» dres de la Providence, la même beau-» té de génie, & le même esprit de » conseil. Tous ceux qui ont eu l'avanta-» ge de l'approcher, ont apperçu en lui » toutes ces qualités sans aucune alté-» ration jusqu'au moment où Dieu le » retira de ce monde, par une mort » douce & tranquille, & où sa piété, » qu'il avoit toujours eu très profon-» de, parut avec un nouvel éclat. Cette » mort arriva le Dimanche 25. Octo-» bre 1733. à huit heures du matin. Dès » que le bruit en fut répandu, on acou-» rut de toute part pour honorer en lui » les dons de Dieu, & bénir le Seigneur » des biens immenses qu'il avoit procu-» rés à l'Eglise par son serviteur, & » que ses Ouvrages continueront tou-» jours de faire, tant qu'on aimera le » folide, le vrai, & le lumineux. Le " concours fut encore plus grand le jour » de l'inhumation de ce grand homme, » qui fut le Mardi, 27. à midi, en » l'Eglise S. Médard au Faubourg S. » Marcel. » Son corps fut mis à côté de xxij Vie de l'Auteur.

celui de M. Nicole, qui repose dans la même Eglise, au bas des marches de la principale porte du cœur. On s'est contenté de mettre sur son Cercueil une plaque de cuivre avec ces seules paroles: Ici est le corps de Jacques-Joseph Duguet, Prêtre du Diocèse de Lyon, né à Montbrison le 9. Décembre M. DC. XLIX. mort à Paris le 25. Octobre M. DCC. XXXIII.

Il n'étoit pas nécessaire en esset d'en dire davantage: ses Ouvrages qui sont en grand nombre, & qui sont entre les mains de tout le monde, sont & feront à jamais son éloge, plus durable que celui que les hommes auroient consacré sur le marbre à sa mémoire. Il est tems de faire connoître M. Duguet de ce côté là. Nous commencerons par les Ouvrages qu'il a faits sur l'Ecriture Sainte.

#### VII.

Ses ouvrages sur l'Ecriture.

Il savoit les langues nécessaires pour bien entendre le Texte de ces divins Oracles; & outre que ceux-ci avoient toujours fait l'objet principal de ses étu15

le

ft

ie

:

1-

à

3.

ſ.

n

t

S

t

e

e

S

des & de sa méditation; on sait qu'il n'ignoroit rien de ce que les Commentateurs, & fur-tout les Peres, ont écrit, qui pouvoit servir à l'intelligence, soit de la lettre, soit du sens spirituel des Ecritures. Il n'est donc pas étonnant de trouver dans les Ouvrages qu'il nous a laissés sur ce sujet, si grand & si fecond en même-tems, tant de lumiere, d'onction & de solidité. Ce ne fut qu'en 1732. environ une année avant sa mort. qu'il souffrit que l'on donnât au Public le premier de ses Ouvrages. Nous parlons de son Explication sur la Genése, où felon la méthode des SS. Peres, l'on s'attache à découvrir les Mysteres de Jesus-Christ, & les regles des mœurs, renfermées dans la lettre même de l'Ecriture, à Paris, chez François Babuty, en 6. vol. in-12. M. Duguet avoit commencé cette explication vers 1700. à la priere du célebre M. Rollin qui étoit pour lors Principal du College de Beauvais à Paris, & qui ayant résolu d'expliquer l'Ecriture aux jeunes gens élévés dans fon College, engagea d'abord M. Duguet à lui marquer, par des notes & par de courtes réflexions, ce qu'il devoit dire, principalement dans ses inf-

tructions, & ensuite à faire un Commentaire, complet, littéral & moral, comme plus utile, parce qu'il instruifoit davantage. C'est aussi de ce même Ouvrage dont M. l'Abbé d'Asfeld s'est fervi dans ses Conférences si connues. qu'il a faites long-tems sur la Paroisse S. Roch, & qui ont été si fréquentées par un grand nombre de personnes de tout âge, de tout sexe & de toute condition. Les copies manuscrites qui s'en répandirent par cette voie, toutes imparfaites qu'elles étoient, faisoient Souhaiter depuis plusieurs années, qu'on pût en faciliter la lecture, par le secours de l'impression ; & c'est un avantage que l'Auteur y ait enfin consenti. Quiconque a lû ces explications, avoue sans peine qu'outre une savante & modeste érudition, qui se fait remarquer par tout : elles sont très propres à nourrir la piété; qu'elles sont dignes de la parole de Dieu, & qu'elles portent le flambeau dans les endroits les plus obscurs & les plus profonds des Livres sacrés. L'explication de l'Histoire de la Création, ou de l'Ouvrage des six jours, qui commence le premier des six vollumes sur la Genese, avoit paru séparément

parement en 1731. in - 12.

Le goût du Public, qui ne tarda pas à se déclarer, par l'approbation qu'il donna aux Conférences de M. l'Abbé d'Asfeld, où, comme on l'a dit, l'on faisoit lecture des Ecrits de M. Duguet, & où ils étoient expliqués de vive voix, avec une noblesse & une dignité qui charmoient tous les auditeurs, engagea le même M. d'Asfeld à prier son illustre ami d'expliquer dans le même goût, & felon la même méthode, le Livre de Job, les Pseaumes, Isaïe, & quelques autres endroits choisis, soit des Livres historiques, soit des Prophétiques. M. Duguet se rendit à sa priere; & c'est à cette condescendance, aussi bien qu'à son zele, que nous devons les Ouvrages suivans, imprimés à Paris chez le même Libraire, qui avoit donné le Commentaire sur la Genese.

1 Explicaion du Livre de Job, en

4. volumes in-12. 1732.

1

C

r

-

a

e

[-

1-

la

s,

7

nt

de David, en 4 volumes in-12. 1733. La Préface est de M. l'Abbé d'Asfeld. Le premier volume contient les vingt premiers Pseaumes. Le second, depuis le 20. jusqu'au 33. inclusivement, &

Tome I. b

le 35. Le troisieme explique les 38. 44. 46. 47. 48. 49. 57. 58. 61. 62. 64. 66. 67. 74. 81. 86. On trouve dans le quatrieme l'explication des Pseaumes 91. 92. 93. 94. 98. 101. 103. 114. 115. 120. 121. 123. 125. 126. 127. 128.

129. 132. 136. 138. 140. 147.

miers Chapitres d'Isaie, en 3. volumes in-12. imprimés en 1734. M. d'Asfeld y a ajouté l'analyse de toute la Prophétie d'Isaie, en 3. autres volumes & un septiéme tome qui contient 5. chap. du Deuteronôme: la Prophétie d'Habacuc; la Prophétie de Jonas, & le douzieme chapitre de l'Ecclésiaste. La plus grande partie de ce septieme volume est de M. Duguet.

4. Les cinq volumes sur les Livres des Rois qui ont été publiés en 1738. 39. & 40. sont, pour le fond, l'Ouvrage de M. Duguet. M. l'Abbé d'Asseld l'a

étendu.

La méthode que M. Duguet s'est proposée, & qu'il a suivie dans ces Explications de l'Ecriture Sainte, consiste à fixer d'abord la vérité du Texte sacré, par une critique également saine & judicieuse; & en consultant les langues

savantes dont il étoit parfaitement inftruit, à lever toutes les difficultés de la Lettre, avec une érudition aussi sage que vaste; à établir avec force les Prophéties, & à en montrer l'accomplissement; à ne négliger aucune occasion de mettre dans tout leur jour les preuves de la Religion; à faire remarquer les liaisons de l'Ancien Testament avec le Nouveau; à rendre attentifs aux figures qui représentoient les Mysteres futurs de Jesus-Christ, & de son Eglise, & tout cela avec une noblesse, une force, une clarté & une onction que l'on chercheroit peut-être inutilement dans la plupart des autres Ouvrages faits sur ces matieres. Telle est la juste idée que nous donne de ces Livres de M. Duguet fur l'Ecriture, l'Auteur du dernier Supplément de Moréri, dont nous n'avons fait qu'emprunter les expressions.

It

3

e

es

9.

je l'a

0-

li-

eà

έ,

u-

les

On doit encore rapporter aux Ouvrages de M. Duguet sur l'Ecriture Sainte, l'Explication du Mistere de la Passion de Notre Seigneur Jesus-Christ, suivant la Concorde. Cet Ouvrage, imprimé en 1733. en quatorze volumes in-12. avoit été fait en 1721. à la priere d'un des Neveux de l'Auteur, qui étoit alors

b ij

xxviij Vie de l'Auteur.

Supérieur des Clercs de la Paroisse de Saint Etienne du Mont. M. Duguet y explique, avec sa solidité ordinaire, les principales difficultés de l'histoire & de la lettre; mais en écartant, autant qu'il a pu, les épines d'une critique feche & stérile. Son but est d'y faire connoître Jesus-Christ dans les Mysteres de ses souffrances, & de sa mort; d'en pénétrer les motifs; d'en découvrir les suites, & les effets; de préparer les personnes humbles & dociles à en recevoir l'esprit & l'influence, & de les porter à une méditation continuelle du plus grand objet de la Religion, en leur fournissant des réflexions presque toujours tirées des SS. Peres, dont une piété naissante peut avoir besoin.

Quelques parties de ce grand Ouvrage avoient paru séparément avant le recueil complet; mais sur des copies desectueuses: savoir, Jesus-Christ accusé devant Pilate: Explications de l'ouverture du côté, & de la sepulture de Jesus-Christ, suivant la Concorde. On a une autre Edition de l'Explication de la Sépulture, sous le titre de Jesus-Christ enseveli, ou Réslexions sur le Mystere de la Sépulture de Notre Seigneur Jesus-Christ.

Vie de l'Auteut. xxix Le portement de la Croix, & le crucifiement de Jesus-Christ. Ces Ouvrages ont paru en 1731. & en 1732. Dès 1728. M. Duguet consentit que l'on imprimât ce qu'il avoit fait sur le crucifiement de Jesus-Christ; & cet Ouvrage qui n'a point été réuni avec les 14. volumes de l'Explication de la Passion, fut imprimé en 2 volumes in-12 sous le titre d'Explication du Mystere de la Passion de Notre Seigneur Jesus Christ, suivant la Concorde : Jesus-Christ crucifié. Le second volume contient en particulier l'explication des Passages de S. Paul sur le même sujet.

1

t

C

Il étoit naturel que l'Auteur, après avoir expliqué dans son Livre sur la Passion tout ce qui regardoit le crucissement & la mort de Jesus-Christ, s'arrêtât pour considérer les instructions que Jesus-Christ nous donne de sa Croix. C'est ce qu'il fait dans le premier Tome de Jesus-Christ crucissé: il y marque d'une maniere particuliere quels sont les caracteres de l'amour que nous devons à Dieu & à Jesus-Christ. Il y montre aussi que cet amour ne peut être véritable, si nous n'aimons sincerement le prochain. Mais il n'en demeura pas là; il crut devoir

biij

traiter, dans une nouvelle partie, des marques auxquelles on peut reconnoître si l'amour du prochain est sincere ; & comme il n'y en a point de plus sûres que celles que Saint Paul a données dans sa premiere Epître aux Corinthiens, l'Auteur s'y attacha, & il traita dans cette explication profonde & étendue de chacun des Caracteres de la Charité, selon S. Paul. Cet Ouvrage, qui ne peut être trop lû & trop médité, fut imprimé en 1727. in-12. & l'on en a fait depuis un grand nombre d'Editions, soit en France, soir dans le Pays étranger. On préfere celle qui parut en 1735. fous le titre de Bruxelles, 1º. parce qu'elle a été revue exactement sur l'original de l'Auteur : 2°. parceque l'on y a mis la distinction des chapitres, des articles, & des nombres que l'Auteur avoit faits pour rendre cette partie conforme aux autres parties de l'explication de la Passion. 3°. Parce que les titres des articles sont tous aussi de l'Auteur qui avoit pris la peine de les faire lui-même, pour la même raison. Ce sont comme autant d'abregés & de précis de ce qui est contenu dans chaque article, que l'on ne pouvoit recevoir d'une meilleure main.

#### VIII.

re

15

15

e

e

n

-

S

n

-

y

S

r

n

S

1

Regles pour l'intelligence des Ecritures.

Dans ces différens Ouvrages M. Duguet a suivi exactement les Regles pour l'intelligence de l'Ecriture Sainte qu'il avoit laissé imprimer en 1716. avec une Préface que l'on attribue à M. l'Abbé d'Asfeld. Ces Regles étoient originairement une Lettre que M. Duguet avoit écrite à M. l'Abbé Charpentier, parent de feu M. le Nain de Tillemont, qui l'avoit consulté sur ce sujet. Elle étoit devenue fort commune par le grand nombre de copies qui s'en étoient répandues; & lorsqu'on l'eur imprimée il s'en fit dans la même année plusieurs Editions qui ont été souvent réitérées depuis. L'application des Regles contenues & expliquées en cer Ouvrage au retour des Juifs, est aussi de M. Duguet, au moins pour le fond.

Le Livre des Regles trouva plusieurs adversaires. En 1723. M. Fourmont de l'Academie des Inscriptions & Belles-Lettres, plus habile dans les Langues sçavantes, que dans la véritable intelligence de l'Ecriture Sainte, sut le pre-

biv

mier agresseur. Sa censure a pour titre: Mouaacha, Ceinture de douleur, ou refutation du Livre intitulé, REGLES, &c. C'est un volume in-12. où l'on trouve beaucoup d'érudition rabinique, d'injures & de fantaisies ; du reste nul ordre, nulle méthode, quoiqu'il y ait quelques endroits utiles, & où il paroît que l'Auteur a quelque raison. On ne fit aucune réponse à cet Ouvrage, & dès la même année il fut oublié. On préparoit au livre des Regles de nouvelles attaques, par lesquelles on se flattoit de le renverser. Elles commencerent enfin en 1727. après onze années d'éloges & d'approbations, que le Livre que l'on prétendoit pulvériser avoit reçus, & auxquels l'Ecrit de M. Fourmont n'avoit donné nulle atteinte.

Un anonyme fit donc imprimer un assez gros volume in-12. à Paris chez Vincent, sous le titre de Résutation du Livre des Regles, pour l'intelligence des Saintes Ecritures. L'anonyme prétend montrer qu'il n'y a que sausseté dans les principes & les regles de celui qu'il attaque; désendre le sens littéral des Histoires & des Prophéties de l'Ancien Testament contre les atteintes qu'il soutient

que son adversaire y donne perpétuellement; & enfin établir des principes fixes contre ce qu'il appelle l'abus & l'excès des allégories. Cet Ouvrage souleva tous ceux qui étoient instruits de la matiere. On fut étonné d'entendre un Théologien traiter d'erreur capitale ce principe que tous les Peres nous ont donné, au contraire, pour une vérité certaine, & absolument nécessaire pour l'intelligence de l'Ecriture: que Jesus-Christ est prédit dans tout l'Ancien Testament, qu'il est l'unique objet des Ecritures. Car voilà le monstre qui effraie l'Auteur de la Réfutation. C'est à ce monstre qu'il déclare une guerre irréconciliable; & c'est, si l'on l'en croit, la nécessité de venger l'honneur de l'Ecriture outragée, qui lui met les armes à la main.

,

e

t

-

S

e

n

2

n

n

Z

u

S

M. Duguet, ennemi de toutes contestations, & qui d'ailleurs n'étoit pas alors dans une situation convenable pour se défendre, ne répondit point. Mais on croit que ce fut de son aveu & de son consentement, qu'un habile Théologien, qu'il connoissoit particulierement \*, donna la même année

<sup>\*</sup> M. de Fourquevaux.

1727. l'Ecrit intitulé : Lettre d'un Prieur à un de ses amis, au sujet de la nouvelle Réfutation du Livre des Regles, &c .... C'est un in-12. de 140. pages, imprimé à Paris chez Valeyre. Après la Lettre qui ne contient que 52. pages, le reste est employé à produire un Recueil de passages bien choisis, tirés des Peres & des Auteurs Ecclésiastiques, pour l'intelligence des Saintes Ecritures. Ce fut pour appuyer cette Réponse, que l'on donna vers le même tems un autre Ecrit, contenant les principes pour l'intelligence des Ecritures, tirés des Ecrits de M. Arnaud & de M. Nicole, d'où il réfulte que ces deux grands Théologiens dont l'autorité a toujours été & sera toujours d'un très-grand poids, raisonnoient très différemment de l'Auteur anonyme de la Réfutation.

Celui ci trop amoureux de son nouveau système, trop entêté de ses nouvelles opinions, pour sentir la sorce de la vérité qu'on y opposoit, tâcha de sétayer d'un nouvel Ouvrage, encore plus gros que le premier, imprimé aussi chez Vincent la même année 1727. & intitulé: Traité du sens littéral & du sens mystique des Saintes Ecritures, selon

Ù

e

s,

e

e

1-

ts

ù

)-

1-

1-

1-

le

le

e

Ti &

lu

13

la doctrine des Peres. Son but est d'y faire voir l'opposition chimérique du système de ceux qu'il appelle Figuristes modernes, aux principes de l'antiquité, sur l'explication des Ecritures; & de montrer que ce système est conforme avec celui qu'il attribue à Origene, & qu'il prétend avoir été condamné par les Peres. Il y joignit d'assez amples Remarques sur la Lettre d'un Prieur, & sur la collection des passages des Peres, qui est à la suite de cette Lettre.

Les Partisans du Traité du sens littéral & du sens mystique des Saintes Ecritures', s'applaudirent de cet Ouvrage, & se décernerent le triomphe. L'Auteur, selon eux, enlevoit dans cet Ecrit, à l'Auteur des Regles, l'argument décisif que lui fournissoit la conformité de ses principes avec ceux des Peres. Le Prieur se hâta de leur montrer que leur victoire n'étoit rien moins qu'assurée. Il leur opposa en 1729. quatre Lettres nouvelles, où il semble prouver démonstrativement que les efforts des adversaires du Livre des Regles, se tourne à l'avantage même de ce Livre, &donner une preuve complete de ce que disoient les Auteurs des Mémoires de Trevoux dans leur Jourxxxvj Vie de l'Auteur.

nal du mois de Janvier 1728. « que » dans tout ce qu'on objecte à l'Auteur » des Regles, & à ses sectateurs, il » n'y a rien qui ne soit partie désavouée » formellement & nettement par eux, » partie autorisée par eux, partie autorisée par les Peres & les plus grands

» Docteurs de l'Eglise. »

Ces cinq Lettres d'un Prieur, furent d'autant mieux reçues, qu'outre le rapport particulier qu'elles ont au Livre de la Réfutation & au Traité du sens littétal & mystique, elles peuvent être d'une utilité plus générale; parce qu'on y trouve traités plusieurs points importans touchant l'intelligence des Ecritures; & que ces Lettres sont d'ailleurs comme la suite & la preuve de l'Ouvrage de M. Duguet, auquel le public n'a pas cessé d'accorder des suffrages qu'il ne sera pas aisé de lui faire revoquer. C'est ce qu'insinue l'Auteur des Réflexions judicieuses sur les Nouvelles Ecclésiastiques, qui au n. 176. fait en particulier l'apologie de la XII. Regle, & décide que ce que l'on en a dit, pour en contester la vérité dans la Réfutation, n'est qu'un tissu d'injustes chicannes; & que tant qu'il sera vrai, come

1

e

S

t

e

e

1

S

e

1

me l'a dit M. Bossuet, (en ajoutant que cela n'est contesté ni par les Catholiques, ni par les Protestans:) que la fécondité infinie de l'Ecriture n'est pas toujours épuisée par un seul sens, il le sera aussi que certaines prédictions des Prophétes embrassent, sous les mêmes termes, des événemens très-differens.

### IX.

### Priere publique, &c.

Un autre Ouvrage de M. Duguet qui a toujours été très-favorablement reçu, quoiqu'il ait eu aussi quelques adversaires, est le Traité de la Priere publique, auquel on a joint celui des dispositions pour offrir les SS. Mystéres & pour y participer avec fruit; l'un & l'autre imprimés en 1707. à Paris, & souvent réimprimés depuis. Ils sont composés en forme de Lettres pour servir de Réponfes à deux Ecclésiastiques; & néanmoins les sujets y sont traités avec tant de force & de délicatesse, que ces deux Lettres peuvent passer pour des Ouvrages achevés. La premiere avoit été faite pour feu M. Jean Gillot, Chanoine de l'Eglise de Reims, Docteur

& ancien Professeur de Théologie, mort à Auxerre, lieu de son dernier exil, le 1. jour de Novembre 1739. à l'âge de 80. ans. L'autre avoit été adressée à M. Baudoüin, Chanoine de la même Eglise de Reims; & M. de la Broüe Evêque de Mirepoix, Prélat d'un mérite distingué, approuva le 10. Janvier 1707. ce dernier Traité, comme trèsutile pour entretenir dans le cœur des Prêtres de la nouvelle Loi, le seu sacré que Jesus-Christ, l'Evêque universel de nos ames, est venu allumer sur la terre, & qu'il a tant desiré d'y voir toujours brûler.

Le savant Evêque de S. Pons, M. Persin de Montgaillard, faisoit une estime singuliere de ces deux Traités; & il en sit l'éloge, en écrivant à l'Auteur qui l'en remercia, avec autant de politesse que de modestie. « Le rang » que vous tenez dans l'Eglise, dit-il » dans sa Réponse (imprimée dans le » Tome 8. du Receuil de ses Lettres) » l'exacte connoissance que vous avez » de sa doctrine & de son esprit, & » l'expérience que vous avez par vous- » même de ce qui peut édisser & nourrir » la piété, mettent votre témoignage

e

à

e

r

-

S

é

e

9

S

o fort au-dessus de celui de beaucoup » d'autres, qui ne réunissent pas, comme yous, l'autorité, le savoir & la vertu. » J'espere que vos prieres empêcheront » qu'une approbation si glorieuse ne » m'enfle le cœur, & que vous deman-» derez à Dieu qu'il augmente la per-" fuasion où je suis, que personne n'é-» toit plus indigne que moi d'écrire sur » des matiéres si saintes. » Il ajoute, qu'il a été fort affligé de ce que le refpect dû au caractère & à l'éminent savoir du Prélat auquel il écrit, n'avoit pas permis de soumettre au jugement du Censeur des Livres, la belle Dissertation dont M. de S. Pons avoit accompagné l'approbation du Traité des SS. Mystéres. Il est fâcheux en effet, que l'on soit privé de cette Dissertation que plusieurs personnes ont lû avec beaucoup de sarisfaction. M. Duguer dit encore dans la même Lettre, qu'il craint plus sa conscience sur le témoignage qu'elle lui rendoit, dit-il, de son indignité, que les jugemens peu favorables que quelques personnes portoient de ces deux Ecrits.

Nous avons dit, en effet, que ces deux petits Traités, & en particulier

celui de la Priere publique, avoient trouvé quelques adversaires. Nous en connoissons deux critiques qui ont été publiées. La premiere intitulée : Refléxions sur le Traité de la Priere publique, brochure de 66. pages in-12. imprimée à Paris, est de Dom François Lami, Benedictin de la Congrégation de S. Maur. Cet Ecrit ne fit point d'honneur à ce savant Religieux: il y entreprend de refuter un endroit qu'il n'avoit pas entendu, comme M. Duguet le fit voir par une courte Réponse qu'il y opposa, & que l'on a imprimée depuis dans les nouvelles éditions du Traité de la Priere publique. Nous ignorons le nom de l'Auteur de la seconde Censure : elle a pour titre; Sentimens critiques d'un Chanoine, sur divers Traités de Morale, à l'Auteur de la Priere publique. C'est une brochure in-12. de 107. pages, imprimée en 1710. sans nom de lieu, ni d'Imprimeur. Elle est digne des ténébres dans lesquelles elle est demeurée. C'est moins une critique qu'une satire injuste & violente, où les vaines déclamations & les froides railleries viennent souvent au secours du défaut de preuves & de raisons. L'Auteur y attaque tout, les principes, la morale, le raisonnement & même l'expression. Il passe des deux Traités de M. Duguet au premier volume de ses Lettres, & par tout il montre un esprit de chicanne, une intention peu droite & un jugement peu sensé. On seroit sâché que cette critique sût celle que l'Auteur du Supplement de Moreri dit avoir été faite par seu M. Papin, Prêtre de l'Eglise Anglicane, réuni à l'Eglise Catholique; elle seroit indigne de ce célébre Ecrivain controversisse.

e

2

#### X.

## Autres Ouvrages sur la Morale.

Les autres écrits de M. Duguet, sur la morale, sont 1°. Conduite d'une Dame Chrétienne pour vivre saintement dans le monde, volume in 12. imprimé à Paris chez Vincent en 1725. mais composé dès l'an 1680. ou environ, pour Madame Daguesseau, mère de M. le Chancelier aujourd'hui vivant.

2. Réfutation d'un Ecrit où l'on tâche de justisser l'usure. L'Ecrit resuté étoit tombé entre les mains d'un Négociant d'Orleans; fort homme de bien, qui

l'envoya à M. Duguet, le priant de lui en dire son sentiment. Cet Ecrit ne s'est point conservé, & l'on ne sait point qui l'avoit composé : il paroît seulement que cet Apologiste de l'usure qui trouve aujourd'hui tant de partisans & de défenseurs, étoit peu versé dans l'étude de l'Ecriture Sainte & des Peres; qu'il en parloit avec peu de respect, & qu'il avançoit les plus dangereuses maximes avec une hardiesse qui a obligé M. Duguet à le refuter en certains endroits avec quelque vivacité. Cette Réfutation est de l'an 1690, mais elle ne fut imprimée qu'en 1727. in-12. à Paris, avec quelques autres Ecrits de l'Auteur, dont on parlera.

3. Traité sur les devoirs d'un Evêque, imprimé 1°. en 1710. à Caen, sans l'aveu de l'Auteur, & sur une copie sont désectueuse. 2°. réimprimé plus exactement, avec quelques autres Opuscules de M. Duguet, à Utrecht, en 1737. Ce Traité sut fait à la priere de M. de Mailli, Evêque de Lavaur. Il seroit à desirer qu'il eût été achevé suivant le projet expliqué au n. 7. du second article. Mais ce que l'on en a donné, ne laisse pas que d'être très-précieux; & su

l'Auteur n'est pas entré, comme il le projettoit, dans tout le détail de ce qu'un Evêque doit à son Diocese, l'Ouvrage n'en est que plus convenable à ceux mêmes qui ne sont pas élevés à

l'Episcopat.

ui

est

nt

e-

ui

&

ns

S;

&

xi-

n-

lé-

ne

à

de

ue,

l'a-

ort

te-

eles

37.

de

it à

: le

ar-

ne

32 fi

4. Traité des Scrupules, de leurs caufes, de leurs espéces, de leurs suites
dangereuses, de leurs remédes généraux & particuliers, in 12. à Paris chez
Etienne en 1717. M. Duguet avoit
composé ce Traité pour le Pere Dauxi,
Prieur d'une Maison de Bénédictins.
C'est une Réponse à une consultation
de ce Réligieux: il paroît qu'elle sut
faite en 1713. ou 1714. comme on le
conjecture, d'une lettre de l'Auteur au
même Prieur, qui est dans le Tome VII.
du Récueil de ses Lettres.

5. Lettres sur divers sujets de morale & de piété. La grande réputation de M. Duguet, la confiance si justement méritée que l'on avoit en ses lumières, le zéle qu'on lui connoissoit pour éclairer ceux qui avoient recours à lui, ont produit ce Récueil de Lettres dont on a IX. volumes in 12. Deux de ces Lettres parurent d'abord sans la participation de l'Auteur; l'une sous le tître d'Ins-

truction sur la manière de conduire les Novices ; l'autre intitulée : Avis propres à rétablir & à conferver dans une Réligieuse une piété sincère & servente. Lorsque l'Auteur consentit à l'impression du premier volume de ses Lettres, il revit celles ci, & les publia lui-même plus correctement dans ce premier vo-Iume qui parut en 1718. in-12. à Paris. Le 2. le 3. & le 4. furent publiés aussi de son vivant; l'un en 1728. l'autre en 1729. & le dernier en 1733. l'année même de sa mort. Madame Mol, sa niece, aux soins de laquelle on doit ce riche présent, donna depuis les autres volumes, le 5. & le 6. en 1735. le 7. & le 8. en 1736. & le 9. en 1737.

Les personnes qui ont du goût pour la véritable piété, & pour toutes les vérités saintes de l'Evangile qui sont solidement & clairement expliquées dans ces Lettres, ont reçu ce Récueil avec empressement, & s'en servent avec beaucoup d'utilité. S'il plaît extrêmement par la variété des sujets, & par la manière dont chacun est traité; on peut dire qu'il n'instruit pas moins par les matières mêmes qui y sont ordinaitement discutées avec soin, & déve-

25

e.

(-

,

ne

)-

S.

fi

n

ée

(a

ce

es

7.

11

es

nt

es

il

ec

e-

ar

n

ar

i-

e-

lopées avec beaucoup de netteté & de solidité. Tous les états, toutes les conditions, aussi-bien que les deux sexes, y trouvent des instructions qui leur conviennent. On y lit une infinité de cas de conscience résolus; de décisions appuyées sur les meilleurs principes; quantité de régles de conduite sûres, fondées non-seulement sur la droite raison; mais encore sur ce que l'Ecriture & la Tradition ont de plus lumineux. L'Auteur se peint lui-même dans ces Lettres. On y reconnoît par-tout les sentimens & le bon cœur de celui qui écrit, une foi vive & éclairée, une charité tendre & compatissante, une grande connoissance du cœur de l'homme & de ses miséres, un grand amour pour l'Eglise, un ferme attachement à son autorité, à sa doctrine, aux régles de sa discipline, un zéle ardent pour procurer dans les autres la perfection Evangelique.

Ne dissimulons pas cependant que l'on auroit pû supprimer plusieurs de ces Lettres, sur-tout dans les derniers volumes, où il y en a quelques-unes qui semblent ne pouvoir guéres intéresser que l'Editeur, & quelques autres

xlvj Vie de l'Auteur.

fur des matiéres dont il est souvent dangereux d'exposer la discussion aux yeux de toute sorte de Lecteurs.

On y a réimprimé quelques Lettres qui avoient déja paru separément, ou avec d'autres Ouvrages; savoir : Lettre sur l'étude des Humanités, adressée au Confrere Chapuys de l'Oratoire, imprimée dès 1694. avec les Entretiens du Pere Bernard Lamy sur les sciences: Lettre sur la Peinture, écrite à Madame de Vieuxbourg, que l'on trouvoit déja au devant du Cours de peinture de M. Roger de Piles: Lettre sur la question où commencent les paroles de la Consécration de l'Eucharistie, & en quoi elles consistent, déja publice dans la Dissertation sur le même sujet, par M. Brayer, Chanoine de l'Eglise de Troyes, & imprimée in-8. à Troyes, en 1733. C'est à cet habile Chanoine que cette Lettre est adressée. Enfin deux Lettres, tant sur les Nouvelles Ecclésiastiques, que sur les Convulsions qui avoient paru d'abord in-4. \*

<sup>\* (</sup>Voyez ci-devant l'Avis.)

#### XI.

### Ouvrages dogmatiques de M. Duguet.

e

S

e

n 2-

oi

la

1.

S,

3· te

s,

s, nt

M. Duguet n'étoit pas seulement un fage & savant Interpréte de l'Ecriture, un Moraliste éclairé, un Casuiste sûr; c'étoit aussi un Théologien solide & profond. On sent en lui cette qualité dans tous les Ouvrages sortis de sa plume, dont on a parlé jusqu'à présent. On l'apperçoit encore plus dans ceux où il ne s'agit que de traiter quelque dogme, ou quelque point particulier de Discipline. L'un des premiers qu'il ait fait sur cette matière, est une Lettre pour une Dame Protestante, qu'il composa en 1683. ou 1684. sous le nom de la Mere Anne-Marie de Jesus, Réligieuse Carmelite, qui étoit Mademoiselle d'Epernon. Il la mit sous ce nom, parce que la Dame pour qui étoit cette Lettre, avoit une grande confiance dans cette Carmelite, & qu'elle auroit été en garde contre toute autre personne. Les commencemens sont employés à des préjugés généraux contre l'hérésie, & environ après le tiers de cette Lettre, l'Auteur vient à la Communion sous les deux espéces, parce que c'étoit sur cela que la Dame Protestante étoit plus peinée. Cet écrit sut d'abord imprimé à Paris, chez Rolland; mais cette édition est pleine de fautes. On l'a donnée beaucoup plus correctement dans le troisieme volume des Lettres de l'Auteur. M. Bossuet l'ayant lû, ne sur pas trompé, par le tître qu'il portoit dans la premiere édition, & il ne put s'empêcher de dire, qu'il y avoit bien de la Théologie sous la robe de

cette Réligieuse.

En 1701. M. Gillot Chanoine de Reims, dont on a déja parlé, voulant savoir ce que M. Duguet pensoit du sistème de M. Nicole sur la grace générale, qui faisoit beaucoup de bruit alors, lui en écrivit, pour lui demander son sentiment, & en reçut une longue Lettre, où ce sistème de M. Nicole est réfuté, avec beaucoup de précision & de force, & où la question des œuvres des infidéles est approfondie. M. Duguet avoit expliqué ses sentimens à M. Nicole lui-même; & il n'a pas cru que le respect qu'il devoit à sa mémoire, dût l'empêcher de réléver, comme il le fait, les écarts où un si grand homme avoit donné

t

1

It

e

c

it

u

s,

n

t-

le

es

et

ile

ît

t,

it

donné, en cherchant un peu tro à se rapprocher de la plûpart des Thomistes modernes. Cet Ecrit de M. Duguer fut imprimé en 1716. sous le titre de Réfutation du système de M. Nicole, touchant la grace universelle, mais sur quelque copie si défectueuse, que l'Auteur n'y reconnut pas son propre ouvrage. On étoit en état de le donner correctement, & tel qu'il étoit sorti des mains de M. Duguet, lorsque M. Fouillou fir imprimer en 1715, à Amsterdam, le Recueil des Ecrits qui regardent cette matiere; mais on appréhenda de commettre l'Auteur dans un tems aussi critique que celui où l'on étoit alors. La mort de M. Duguet faisant évanouir cette appréhension, son Ecrit fut imprime avec trois autres de ses Opuscules, en 1737. à Utrecht. On lui a conservé le simple titre de Lettre sur la Grace générale, qui étoit celui du manuscrit de l'Auteur.

On dit dans le dernier Supplément de Moreri, que M. Eustace, l'un des derniers Confesseurs de la Maison de Port-Royal, partisan du système de M. Nicole, avoit fait une réponse à cette lettre de M. Duguer, dont il avoit eu communication. Mais cette réponse,

Tome I.

ajoûte-t-on, est demeurée manuscrite. Nous ne croyons pas qu'elle eût pû donner la moindre atteinte à la solidité de

l'Ecrit de M. Duguet.

Ce célébre Ecrivain ayant été confulté sur la matiere des Exorcismes, vers l'an 1692. par feu M. Bocquillot, Chanoine d'Avalon en Bourgogne, connu lui-même par un assez grand nombre d'ouvrages estimés, M. Duguer tâcha de le fatisfaire sur cet important fujet. M. Bocquillot l'avoit seulement prié de mettre ses réponses aux marges de la lettre qu'il lui avoit adressée, & de vouloir bien appuyer son sentiment de quelques raisons & de quelques autorités. Mais l'Aureur crut qu'une question aussi intéressante que celle-ci, demandoit d'être traitée avec plus d'étendue. Ce qu'il en dit lui-même dès le commencement, en distribuant son Ouvrage en cinq parties, suffit pour en donner une juste idée. Comme dans le tems que ce Traité fut fait, on travailloit au Rituel de Paris, les Commissaires chargés d'y travailler, eurent connoissance de cet Ecrit, mais sans en connoître l'Auteur. Ils le trouverent si solide, qu'ils crurent devoir se conformer aux senti1-

,

13

nd

et

nt

es

&

ent

-01

on

nne.

m-

age

ine

ce

ttel

d'y

cet

ur.

ru-

nti-

mens qui y sont répandus, jusqu'à retrancher même ce qu'ils avoient déja pû faire de contraire. Ce Traité a été imprimé en 1727. in-12. à Paris, avec celui de l'usure, sous le titre de Dissertation Theologique & Dogmatique sur les Exorcismes, & les autres cérémonies du Baptême. Le même volume contient encore de M. Duguet un Traité Dogmatique sur l'Eucharistie, composé en 1722. Ce n'est point un Ouvrage fait contre les Protestans, quoique plusieurs des vérités qu'ils combattent sur le mystere de l'Eucharistie y soient solidement discutées & éclaircies. Le but principal de l'Auteur est de refuter plusieurs propositions qu'une Philosophie fausse, & qui est peu d'accord avec l'Ecriture & la Tradition, avoit fait enfanter par quelques Professeurs catholiques qui étoient connus de l'Auteur.

Il faut mettre encore au nombre des Ecrits dogmatiques de M. Duguer deux Lettres imprimées en 1737. avec le Traité du devoir des Evêques, & la Lettre sur la grace générale. La premiere est adressée à feu M. l'Evêque de Montpellier, au sujet de ses Remondes

lij

trances au Roi sur la signature du Formulaire. Elle est du 25. Juillet 1724. La seconde est écrite au savant Canoniste Van-Espen, sur l'obligation où sont ceux qui connoissent la vérité, de la défendre, & de lui rendre témoignage par des Actes publics, quand elle est attaquée, & contre l'indifférence, où le filence ordonné ou protegé par les puissances dans les disputes sur la Religion. C'est le titre entier de cette Lettre qui est du 16. Août 1721. L'une & l'autre avoient déja paru séparément in-4°. La premiere eut un adversaire qui y fit une Réponse, qu'il intitula Les inouis de M. Daguet dans sa Leitre à M. l'Evêque de Montpellier; parce que plusieurs phrases de cette Lettre commencent par ces mots: il est inoui. Cette Réponse qui est un brochure in-8. fut supprimée par le Ministere public; & la Lettre de M. Duguet eut le même sort par un Arrêt du Conseîl. C'est le seul de ses Ecris contre lequel l'Autorité publique se soit déclarée.

Enfin un dernier Ouvrage dogmatique de M. Duguet, est un Traité des Principes de la Foi chrétierne, en 3. volumes in-12. imprimés à Paris chez

or.

4.

10-

où

la

ige

ta-

en-

ces

le

16.

dé-

ere

ife,

uet

nt-

les

ces

qui

par

M.

rrêt

rits

Coit

ati-

des

3. hez

Guerin en 1736. Le Pere Philibert-Bernard Lenet, Chanoine-Regulier de la Congrégation de Sainte Géneviève, dit dans la Préface dont il a orné ce Traité, que l'Auteur l'avoit composé il y avoit alors près de vingt ans. Personne n'étoit plus en état que M. Duguet de traiter solidement une matiere si noble & si intéressante. Il avoit fait une étude particuliere de la Religion, ou plutôt il n'a jamais étudié qu'elle, pendant le long cours d'une vie continuellement appliquée & également foutenue; puisqu'il rapportoit toutes ses autres études, quelque vastes qu'elles fussent, à cet unique objet. Il n'avoit pas seulement acquis par-là une connoissance aussi sublime que profonde de cette divine Religion, il avoit encore conçu pour elle les sentimens les plus vifs & les plus tendres, & personne ne savoit mieux s'en exprimer. C'est ce que l'on sent, en lisant ce Traité des Principes de la Foi, & l'on doit regretter que l'Auteur ne l'ait pas achevé. Il en est resté au cinquieme Chapitre de la quatriéme partie, où comme il paroît par son Manuscit, dit le Pere Lenet, il devoit parler de la doctrine de Jesus-

c iij

Christ, & il auroit passé de là sans doute à ses Mysteres & à son Eglise, suivant le plan qu'il expose chap 1. art.

1. de cette Partie. Mais la mort l'a empêché de reprendre & de finir, comme il se le proposoit, cet Ouvrage si longtems interrompu.

### XII.

# Institution d'un Prince.

Il est inutile de regretter cette perte, que l'on ne peut reparer. Bénissons Dieu de ce que l'Auteur avoit mis la derniere main à un autre Ouvrage dont on vient ensin d'enrichir le public. Nous parlons de l'Institution d'un Prince, ou Traité des qualités, des vertus & des devoirs d'un Souverain. Voici en peu de mots l'histoire de cet Ouvrage desiré depuis si long-tems, imprimé ensin cette année 1740. in-4. & in-12.

Le Duc de Savoye qui avoit conçû l'idée d'un pareil Ouvrage, pour l'éducation du Prince son fils aîné destiné par les Alliés à monter sur le Thrône d'Espagne, s'en entretint avec l'Abbé de Tamied dont on a déja parlé, & le chargea de chercher quelqu'un qui pût

e,

rt. m-

me ng-

e,

eu

re

ns ité

irs

ots

éc

çû

né

ne bé

le

ût

entrer dans ses vues, & qui fût capable de les bien remplir. L'Abbé promit d'y penser sérieusement; mais le choix d'un Ecrivain qui eut toutes les qualités requises pour traiter dignement & solidement la matiere proposée, l'inquiétoir, lorsque la Providence envoya M. Duguet à Tamied. L'Abbé qui connoissoit toute l'étendue des lumieres & de la capacité de ce grand homme, ne balança plus fur le choix qu'il devoir faire. Il en parla au Prince, & lui dit qu'il avoit actuellement l'homme de l'Europe le plus capable d'exécuter le projet dont il avoit bien voulu l'entrerenir. M. Duguet eut dès lors avec le Prince des conversations qui répondirent à la haute idée qu'on lui avoit donné de son mérite. L'affaire fut conclue. M. Duguer commença à travailler dans l'Abbaye même où il jouissoit d'un grand loisir & de beaucoup de tranquillité. De retour à Paris, après la mort de Louis XIV. il acheva les deux premieres parties, les fit transcrire, & les envoya au Duc de Savoye par le sieur Blondin, domestique du célébre M. Rollin. C'est de M. Rollin même que l'on tient cette circonstance; ce qui

civ

tvi

montre que l'on a eu tort de dire dans la Préface de l'Edition in 4. de l'Ouvrage dont il s'agit, que le Duc de Savoye ignora d'abord que ce Traité ve noit de M. Duguet. Nous ajoutons qu'il n'est pas moins constant que la troisséme & la quatriéme Partie ont été commencées & finies à Paris, & qu'elles n'ont point été envoyées au Duc de Savoye.

Cet Ouvrage est donc divisé en IV. Parties. La premiere traite des qualités & des vertus d'un Prince par rapport au Gouvernement temporel. La seconde, de ses devoirs par rapport au même Gouvernement. La troisième, des qualités & des vertus d'un Prince Chrétien, considéré comme Chef d'une societé sidelle & Chrétienne. La quatrième ensin, des devoirs d'un Prince Chrétien, par rapport au peuple considéré comme une société Chrétienne, qui est nécessairement liée avec la Religion.

Nous n'entreprendrons point de louer cet Ouvrage, il est fort supérieur à tous les éloges que nous pourrions lui donner. C'est tout dire que M. Duguet y est au-dessus de lui-même. Jamais la Politique n'a été traitée avec tant de

113

u-

e-

1

oité

es

2-

V.

és

ort

n-

ne

a-

n, fi-

n,

ar

ne

re-

er

us

n-

y la

de

grandeur, de noblesse & de solidité. Sans prétendre vouloir rien diminuer du mérite de la Politique tirée de l'Ecriture sainte, composée par le grand Bossuet, nous croyons que l'on peut dire encore à plus juste titre de l'Ouvrage de M. Duguet, ce que l'on dit dans la Preface de celui du Prélat. Quoique la matiere que l'Auteur embrasse, soit d'une grande étendue, qu'il entre dans tous les plus grands détails, que rien n'y soit oublié pour son dessein, tout cependant s'y développe par principes & par degrés, insensiblement & naturellement l'un après l'autre; tout y est en sa place, & dans un ordre si clair & si démonstratif, que l'esprit humain ne trouve rien à desirer pour se former l'idée d'un Gouvernement stable & heureux, & le modéle d'un Prince parfait. Le stile en est par-tout égal, vif, serré & naturel : les refléxions sont nobles, grandes, solides, capables d'élever l'esprit de quiconque voudra lire cet Ouvrage avec un peu d'attention, & de faire sur tout Lecteur les impressions les plus fortes & les plus avantageuses. Le choix des raisons, des preuves, des autorités, des exemples, est si exquis, si frappant, que l'on peut dire qu'il est impossible de lire cet Ouvrage sans en devenir plus éclairé, sans être plus pénérré, plus touché des grandes vérités dont il est rempli. C'est sans donte par ces qualités que cet Ouvrage possede si éminemment, que la Cour, tout Paris, & l'on pourroit dire le Royaume entier, & les Pays étrangers où notre Langue est connue, s'empressent de le demander, & qu'on ne peut en quitter la lecture quand on l'a une sois commencée.

Quand M. Duguet n'auroit fait que ce seul Ouvrage, il mériteroit des louanges infinies, & sa réputation seroit immortelle. Mais ce Livre donne encore un degré de vérité de plus au portrait que le Continuateur connu de la Bibliothéque des Auteurs Ecclésiastiques de M. du Pin fait de ce grand homme, de ce pieux & savant Ecrivain, au commencement du Tome II. de son Ouvrage. C'est par-là que nous sinirons cet éloge historique.

» Tout le monde convient, (dit l'Au-» teur que nous venons de citer) que M.

» Duguet a été un de ces hommes rares, » qui ont su unir les plus grands talens ut

u-

ns

1-

eft

u-

la

re

n-

11-

ne

l'a

ue

n

n-

re

ait

0-

de

de

n-

11-

ns

u-

1.

s,

15

à la vertu la plus sublime. Théologie, " Histoire, Langues favantes, Beiles " Lettres, Critique judicieuse, Science » profonde de l'Ecriture; tout ce qui » est du ressort de l'esprit & du cœur, " se trouve en lui dans un degré supé-» rieur. La délicatesse de son génie se » fait sentit dans tout ce qui est sorti » de sa plume; & sa piété n'y éclatte pas moins ; qu'elle a brillé constamment " dans toute sa conduite, jusqu'au der-" nier soupir de sa vie. Son style est " vif, brillant, animé, quelquefois trop » diffus & un peu éloigné du naturel : » nous ajoutons, excepté dans le Traité de l'Institution d'un Prince, que l'Auteur n'avoit point vû, comme il l'avouera sans peine, si cet important Ouvrage occupe jamais quelques heures de fon tems.

"Ses expressions sont riches, ajoute "le même Auteur, souvent subli-"mes. M. Duguet avoit du goût pour "tous les Arts, comme pour toutes les "Sciences, & sans avoir approsondi les "premiers, il en parloit souvent mieux "& avec plus de justesse que ceux qui "y étoient consommés. Ces décisions "fur la Morale sont sûres autant que

c vj

» lumineuses; & il est sans contredit le premier Casuiste qui ait paru dans ces derniers tems. Ajoutons encore que le Traité de l'Institution d'un Prince, le fera sans doute regarder dès à présent, & dans la postérité la plus reculée, comme le premier Politique Chrétien. On a extrait de cet Ouvrage plusieurs Maximes importantes, dont on a donné un Recueil depuis peu : c'est une brochure de 28. pages in-12.



t le lans

rce, orécunrélu-

n a

# ADDITION.

XIII.

Dispositions de M. Duguet sur les contestations qui agitent l'Eglise.

I L est assez étonnant que dans tout ce qu'on vient de lire, l'on n'apprenne presque rien de distinct sur les dispositions de M. Duguet par rapport aux contestations qui agitent l'Eglise depuis un siècle \*. Cependant elles ont été assez manisestées par plusieurs démarches qui les ont rendus éclatantes. On nous sauroit mauvais gré si nous n'en renouvellions pas ici le souvenir, en recueillant ce qui se trouve épars à ce sujet dans différens Ouvrages.

\*Il y a apparence que l'Auteur de la Vie n'a fait cette omission, que parce qu'il écrivoit en France; & qu'il n'auroit pas cru deshonorer M. Duguet en faisant le recit d'une multitude d'actions dont ce grand homme s'est fait pendant près de 50. ans un honneur comme un devoir. Certainement parmi les personnes qui depuis la fin du siècle dernier ont été connues sous le nom de Jansénistes ou de Disciples de S. Augustin, & sous celui d'Appellans, il n'y en a gueres eu de plus célebre, ni de plus digne de l'être que M. Duguet. Un homme qui avoit tant médité les divines Ecritures & qui étoit si instruit de la Tradition, ne pouvoit manquer d'être très - uni aux Prélats & aux Théologiens que Dieu depuis un siécle a opposé comme un mur d'airain aux attaques des corrupteurs de la morale & de la saine doctrine.

On a vû ci-devant qu'en 1685. M. Duguet sortit de l'Oratoire, ne pouvant se soumettre au joug que vouloit imposer à cette Congrégation M. de Harlai Archevêque de Paris, par son plan d'étude, où il n'étoit pas seulement question, comme on l'a vû, du Cartéssianisme, mais aussi de ce que ce Prélat appelloit le Baïanisme & le Jansénisme. Tout ce que l'on sait de M. Duguet, porte naturellement à croire que ce fut plus la considération de la doctrine & de la Théologie, que celle de la Philosophie qui le détermina à se

Vie de l'Auteur.

Lxiii

retirer à Bruxelles. Il y demeura quelque-tems non-seulement avec M. Arnauld, mais aussi avec le Pere Quesnel qui sortit dans le même-tems & pour

le même sujet de l'Oratoire.

CS

nt

es

us

de

ui

1,

ni

ac

ne

r-

ne

1,

nt

nr-

in

nt

é-

ź-

1.

10

le

Ce

Il revint ensuite en France, dans la résolution d'y vivre très-retiré & inconnu, s'il lui étoit possible. Au bout de quelques années & peu à peu diverses personnes le découvrirent & trouverent le moyen de le consulter, & quelques-unes même de le voir. Bientôt son mérite éminent le sit appeller, par tous ceux qui le connoissoient, le Voyant.

Personne n'eut plus de part que lui aux démarches que plusieurs Evêques & Theologiens crurent devoir faire par rapport à la Bulle Unigenitus, qui sur donnée à la fin de 1713. M. Duguet sur pendant nombre d'années comme le ches & l'ame de ceux qui éleverent leur voix pour la conservation de la saine doctrine, à laquelle cette Bulle donne tant d'atteinte. Dès 1713. il donna le projet de plusieurs Ecrits, où l'on combattit la méthode des Explications, moyennant lesquelles nombre de per-

fonnes prétendoient dès-lors recevoir la bulle *Unigenitus*, ne la jugeant pas recevable autrement.

Son grand mérite étoit alors connu de tout le monde, depuis plusieurs années, & il n'en fallut pas davantage en 1715. pour le faire inquietter. On a vû ci-devant comment il évita l'orage qui se formoit au-dessus de sa tête, mais le sujet n'en ayant pas été expliqué d'une maniere sussissant pas été expliqué d'une d'en parler ici d'après l'Auteur de l'Histoire de la Constitution.

Trois Ouvrages nouveaux faisoient sur-tout grande peine aux Jésuites: 1. le Traité de l'action de Dieu sur les créatures, où le sistème de Molina leur Confrere est ruiné sans ressource: 2. les Hexaples, où l'on fait voir d'une maniere sensible la conformité qu'il y a entte la doctrine qu'on a prétendu condamner dans la Bulle Unigenitus, & celle de toute la Tradition: 3. le Témoignage de la vérité, où l'on depeint d'une maniere naturelle, vive & frappante, l'irrégularité de la conduite qu'on avoit tenue

<sup>\*</sup> Tome I. n. XLI.

re-

nu

in-

en vû

qui

le

ne

tra

li-

ent le

ea-

n-

le-

ere

la

er

de

de

re

2-

ue

pour faire accepter la Bulle. Les Jésuites embarassés s'avisérent d'un stratagéme singulier: ils chercherent des désenseurs parmi leurs adversaires. Pour cela ils engagerent le seu Roi à ordonner aux personnes qui avoient le plus de réputation, de travailler contre les Ouvrages dont nous venons de parler, s'ils ne vouloient pas se rendre suspende d'en être les Auteurs, &c.

M. Duguet étoit sans contredit le plus célébre de ceux à qui on crut devoir s'adresser : il y avoit déja longtems qu'il étoit connu, & depuis que la Priere publique eut paru, la jalousie des Jésuites avoit éclatrée contre lui. Ce respectable Théologien fut donc mandé le 26. Mai 1715. chez M. d'Argenso 1, en conséquence d'un ordre de N. le Comte de Pontchartrain. Le Lieuter ant de Police le reçut fort civilement, n sis il lui fit adroitement diverses questions qui tendoient à le faire expliquet sur la Bulle. M. Duguet crut devoir user de prudence, & il se contenta de répondre précisément aux questions qu'on lui faisoit, étant d'ailleurs résolu de suppléer par la retraite qu'il médita des ce moment, à ce qui pourroit manquer à ce premier témoignage. Au reste il refusa absolument d'écrire contre les Ouvrages dont on lui parla, quoiqu'il convînt que dans le Témoignage de la vérité il avoit trouvé des expressions qui

n'étoient pas exactes.

Il alla ensuite à Neuville près de Pontoise, qui étoit une maison de campagne appartenante à M. le Président de Menars. Mais ayant eu avis le 19. Juin suivant, que l'on formoit quelque violent dessein contre lui, il prit le parti de se retirer dans un lieu sûr; de sorte que M. le Président de Ménars lui-même interrogé par ordre du Roi sur le lieu de la retraite de M. Duguet, répondit précisément qu'il ne le savoit pas. Cependant on envoya des Archers visiter toutes les maisons de ce Magistrat, comme s'il s'étoit agi de découvrir un criminel d'Etat.

Peu de tems après que Louis XIV. fut mort, on vit reparoître M. Duguet. Ce grand homme fut consulté de nouveau sur toutes les affaires de l'Eglise de France qui prirent alors une nouvelle face, & pendant douze ou quinze ans il sur comme l'ame des Opposans à la Bulle Unigenitus. Le bruit ayant couru

à la fin de 1716. que M. le Cardinal de Noailles étoit près de la recevoir avec des Explications, le Clergé féculier de Paris, écrivant des Lettres très-fortes à ce Prélat, pour l'en détourner, M. l'Abbé Duguet dressa lui-même celle de la paroisse de S. Roch, sur laquelle il demeuroit, & la signa avec M. l'Abbé d'Asfeld. Vers le même tems & au commencement de 1717. MM. les Evêques de Mirepoix, de Senez, de Montpellier & de Boulogne conférerent avec lui sur la maniere de concerter l'Appel qu'ils interjetterent de la Bulle Unigenitus le 1. Mars 1717. Le grand Mémoire que ces Prélats donnerent en 1719. & qui contient & les motifs de leur appel, & la preuve des atteintes que la Bulle donne à la saine doctrine, fur communiqué à M. Duguer, qui ne pouvoit se lasser d'admirer la beauté de cet Ouyrage, lequel a pour Auteur M. Boursier Docteur de Sorbonne.

Le fameux Accommodement conclu en 1720. & la Déclaration du Roi qui autorisoit la réception de la Bulle avec des Explications, donnerent une nouvelle occasion à M. Duguet de prendre part aux affaires de l'Eglise. Il sit en Ixviij Vie de l'Auteur.

faveur d'un des Magistrats du Parlement de Paris, qui étoit alors à Pontoise, & que la Cour sollicitoit vivement d'enregistrer la Déclaration, un Ecrit quia pour titre: Pensées d'un Magistrat sur la Déclaration qui doit être portée au Parlement. Consulté par les Evêques Appellans, il dirigea les démarches qu'ils firent pour renouveller leur Appel. Il dicta même le premier Acte que divers Ecclésiastiques commencerent à signer dès le 14. Mars 1720. & il fut vers la fin de l'année, le principal mobile des fameuses Listes du Reappel, qui ayant paru au commencement de 1721. donnerent lieu à ces interrogatoires que le Nonce fit cesser pour l'honneur de la Bulle, & dans lesquels M. l'Abbé d'Asfeld, qui étoit si uni de sentimens avec M. Duguet, n'hésita point à dire: qu'il n'avoit jamais mis aucune différence entre recevoir la Bulle & tomber dans l'apostasie : qu'il ne vouloit consentir à aucun accommodement qui autorisat la Constitution, ou qui affoiblit les Appels, & qu'il regardoit en particulier celui dont il étoit question, comme une voit qui n'étoit propre qu'à détruire toute Religion.

Les ennemis de la paix ne venant pas assez-tôt à bout de leurs desseins par le moyen de la Bulle Unigenitus, renouvellerent en 1723, l'affaire du Formulaire d'Alexandre VII. Ce fut ce qui donna occasion aux Remontrances que M. l'Evêque de Montpellier adressa au Roi en 1724. & où il rappella la mémoire & les conditions de la Paix qui fut autrefois donnée à ce sujet sous le Pontificat de Clément IX. en 1668. Peu de tems après nombre d'Ecclésiastiques & de Religieux écrivirent à ce Prélat, pour lui déclarer qu'ils n'avoient point d'autres sentimens que ceux qu'il venoit d'exposer. Diverses considérations empêcherent ces témoignages de paroître alors. Ce n'étoit pas l'avis de M. Duguet : aussi voulut-il absolument que la Lettre qu'il avoit écrite le 25. Juillet 1724. fût donnée au public. Elle parut donc imprimée au commencement de Novembre. Comme elle étoit ferme & vigoureuse, la Cour en fut irritée, & l'on vit bientôt paroître un Arrêt du Conseil qui la condampoit à être supprimée & lacérée, & or-

<sup>\*</sup> Hist. de la Const. Tom. IV. p. 113. &c.

donnoit au Lieutenant de Police d'informer contre l'Auteur, l'Imprimeur & les distributeurs. Cela obligea M. Duguet de se tenir caché pendant un tems assez considérable.

Il étoit tranquille à Troyes en 1727. mais l'amour de la vérité & de l'innocence opprimées par le Concile d'Embrun dans la personne de M. l'Evêque de Senez, le porta à s'exposer encoreà quelque épreuve. Non-seulement il sut d'avis qu'on se réunît pour rendre un nouveau témoignage à la vérité, mais il voulut même que son nom parût sur les Listes qui se firent. Celle du Diocése de Troyes fut la premiere imprimée par un effet de son zele, qui éroit sage & éclairé. Vers ce même tems, on donna au Public un petit Ecrit de M. Duguet qui a pour titre : Maximes abrégées sur les décisions de l'Eglise, avec des préjugés légitimes contre la Constitution Unigenitus.

Ce qui nous resteroit à dire sur la vie de ce grand homme se verra dans l'Extrait suivant, ou nous ne croyons devoir omettre que la Liste de ses Ouvrages, parce que l'on en trouvera ciaprès une beaucoup plus exacte.

# EXTRAIT

Des Nouvelles Ecclésiastiques du 23. Novembre 1733. Arricle de Paris.

#### XIV.

Suite du même sujet.

M. l'Abbé Duguet mourut ici subitement le Dimanche 25. Octobre dernier dans sa quatre-vingt-quatrième année, & sut inhumé le 27. du même mois sur le midi dans l'Eglise de S. Medard sa Paroisse, auprès de la sépulture du célébre M. Nicole. Il y eut à l'enterrement un grand concours de personnes de mérite & de distinction, qui presque routes avoient été la veille à la maison du Désunt, jetter de l'eau bénite sur le corps.

Cet Abbé qui étoit né à Montbrison en Forès le 19. Décembre 1649, entra sort jeune dans la Congrégation de l'Otatoire, d'où il fut ensure obligate le retirer, & de demeurer caché en Flandres pendant quelques mois avec

M. Arnauld & le Pere Quesnel. Il avoit été témoin en 1668. de la Paix de Clément IX. & s'en étoit entretenu avec MM. Arnauld & Nicole, qui en favoient si bien tout le détail. Lorsqu'il fortit de sa premiere retraite, M. de Menars Président à Mortier lui en donna une chez lui avec l'agrément du Roi, obtenu par l'entremise du Pere de la Chaise dont M. Duguet étoit parent, & qu'il vit à cette occasion. Pendant l'espace de plus de trente ans qu'il demeura soit en ville, soit à la campagne, chez M. le Président de Menars, il aida de ses conseils un grand nombre de personnes de tout état & de toute condition; & il y édifia par sa grande piété & par une vie très-occupée.

En 1696, feu M. le Cardinal de Noailles Archevêque de Paris, depuis Cardinal, ayant publié sa célébre Instruction Pastorale sur les matieres de la grace & sur l'amour de Dieu, M. Duguet adressa à M. l'Abbé Boileau de l'Archevêché, (depuis) Chanoine de Saint Honoré, une Lettre dans laquelle il ui exposoit son jugement sur cette célebre Instruction. Cette Lettre su suivie d'une réponse solide attribuée au Pere

Pere Quesnel, en datte du 11. Mars 1697. & elle donna lieu à un Ecrit intitulé: Histoire abrégée du Jansénisme, dont M. Louail (Auteur du premier Tome de l'Histoire de la Constitution,) & Mademoiselle de Joncoux connue par sa Traduction de Vendrok, étoient Auteurs.

On peut voir dans le premier Tome de l'Histoire de la Constitution, comment M. Duguet fut inquiété en 1715. à l'occasion de cette Bulle, & comment il se retira alors dans un lieu sûr , qu'il cacha à tous ses amis, & même à M. le Président de Menars. C'étoit à Tamiers\*, Abbaye située dans les Etats de Victor Amédée Roi de Sardaigne, laquelle étoit nouvellement réformée par l'Abbé de Jouglas (de Parasa.) Il revine à Paris au mois d'Octobre de l'année suivante, c'est-à-dire, au commencement de la Régence, & son nom se trouva sur les fameuses Listes du renouvellement d'Appel en 1721. Quelque - tems après il sir une réponse admirable à M. Van-Espen qui le consultoit au nom,

Tome I.

e le le

C

C

H

<sup>\*</sup>Ou Tamied: & l'on prononce comme si on écrivoit Tamié.

laxiv Vie de l'Auteur.

des Ecclésiastiques de Louvain & des Pays-Bas, opposés à la Bulle, sur la conduite qu'ils devoient tenir pour manifester leurs sentimens.

En 1724. M. l'Evêque de Montpellier ayant pris sur le Formulaire d'Alexandre VII. le parti que tout le monde fait, & qui attira à ce Prélat la faisse de son temporel, M. l'Abbé Duguet lui écrivit à ce sujet une Lettre qui a été rendue publique : démarche qui l'obligea encore de pourvoir à sa sûreré. Il se retira ensuite à Troyes, où étant de nouveau inquiété, il vint en 1729. à Mainville à 4. lieues de Paris, puis à Paris même, d'où il se crut obligé de se résugier en Hollande, (en 1730.) Il y alla en effet, & y fut reçu avec distinction par feu M. Barchman Archevêque d'Utrecht, qui pendant son séjour à Paris, avoit souvent profité de ses conseils. Mais il y resta peu : il revint en France (l'année suivante) avec l'agrément de la Cour, & séjourna quelque - tems à Troyes. Enfin avec le même agrément, & du consentement de M. de Vintimille Archevêque de Paris, il revint en certe Ville, il y a environ un an, & y a demeuré jusqu'à sa mort:

d

Personne n'ignore les talens extraordinaires qu'il avoit reçus du Ciel. Il joignoit à un esprit vif, pénétrant, étendu, une vaste érudition tant profane que facrée, une mémoire prodigieuse, le don de conseil, de grandes vûes, une éloquence qui se fair assez sentir dans ses Ouvrages imprimés, un stile délicat, energique, orné, nonseulement dans ses Ecrits, mais ( ce qui est plus rare, ) dans la conversation même; enfin une facilité extrême pour faisir sur le champ tout ce qui lui étoit proposé, & une vûe perçante qui lui faisoit appercevoir pour l'ordinaire le vrai, & presque toujours les meilleurs partis qu'il y avoit à prendre.

(L'Auteur des Nouvelles donne enfuite la Liste des principaux Ouvrages de M. Duguet, après quoi il continue

dans les termes suivans.)

On a aussi de ce grand homme une Lettre imprimée & écrite de Troyes en datte du 9. Février 1732. à un Prosesseur d'un College de l'Oratoire. C'est cette Lettre que nous avions en vûe dans l'Article qui est à la tête de la feuille de nos Nouvelles du 15. Mars 1732. & dont nous avons parlé en dernier lieu d ij

Exvij Vie de l'Auteur.

le 28. Octobre de cette année, à l'occasion de la cinquième Lettre Théologique de Dom la Taste; qui nous en ob-

jectoit l'autorité.\*

Ce même Pere, (ainsi que quelques autres Anticonvulsionistes) a cité aussi M. Duguet comme opposé aux Convulsions. Mais il est certain & même public que M. Duguet n'avoit rien vû, ni rien examiné sur cette matiere. Il n'étoit point instruit des faits, & la situation où il se trouvoit par un assemblage de circonstances fort extraordinaires, empêchoit qu'il ne le sût, & qu'il ne pût l'être.

Il a fait un Testament qui est du 7. Decembre 1729. confirmé le 15. Septembre 1733. dans lequel on trouve la déclaration suivante de ses dernieres dispositions par rapport aux affaires pré-

sentes de l'Eglise.

\* Il a été ci-devant parlé de la lettre dontil est ici question & où M. Duguet censure les Nouvelles Ecclésiastiques. L'Auteur de ces Nouvelles a dit à ce sujet dans la seuille du 28. Octobre 1733. qu'il avoit mis autant qu'il lui étoit possible les respectables avis de M. l'Abbé Duguet à prosit, en représentant néanmoins dans les Nouvelles du 15. Mars ce qu'il avoit cru raison pable pour sa justification.

2)

" Je rens graces à Dieu, Pere de " Notre Seigneur Jesus-Christ, Pere des » misericordes & Dieu de toute conso-" lation; de ce qu'il m'a donné une foi » sincere & une pleine soumission à » toutes les vérités qu'il lui a plu me » révéler par ses Ecritures & par la Tra-» dition, & un attachement inviolable » à son Eglise qui en est la dépositaire. » Je lui rends aussi de très-humbles ac-» tions de graces, de ce que par une » suite de ces dispositions, il m'a porté » à consentir de tout mon cœur à l'Ap-» pel que des Evêques très éclairés, » des Universités très-savantes, & un » nombre presque infini d'Ecclésia-» stiques & de Religieux recomman-" dables par leur mérite, ont interjetté " de la Constitution Unigenitus au Con-» cile Général, à y adhérer avec le "Clergé de la Paroisse de S. Roch à " Paris, & à renouveller mon adhésion " avec tous ceux dont les noms furent " imprimés en 1721. Je déclare que je » persiste dans un Appel qui m'a paru " absolument nécessaire avant même " qu'on eût employé ce moyen; & je ,, crois ne pouvoir donner des marques » plus certaines, ni plus publiques d iii

Ixxviij Catalogue

"de mon attachement à la vérité & à "l'autorité de l'Eglise, qu'en recourant "au Concile Général qui la représente, "& qui est comme elle dépositaire de "la vérité, le lien de l'unité, & le re-"mede aux divisions & au schisme.

## CATALOGUE

Des Ouvrages de M. l'Abbé Duguet.

TRaité de la Priere publique & des dispositions pour offrir les saints Mysteres, 1. vol. in-12. Paris. 1707. (On en a fait depuis plusieurs éditions.)

Traité sur les devoirs d'un Evêque. Caen. 1710. (Reimprimé plus exactement, avec les Opuscules, &c. ci après.)

Regles pour l'intelligence des saintes Ecritures 1. vol. in-12. Paris. 1716. (On en a fait depuis plusieurs Editions. M. d'Asfeld est Auteur de la Préface.)

Réfutation du Système de M. Nicole touchant la grace universelle. 1. brochure in-12.1716. (Réimp. depuis beaucoup plus correctement avec les Opuscules.)

Traité des scrupules, &c. 1. vol. in-

12. Paris. 1717.

Lettres sur divers sujets de morale & de piété. 9. vol. Paris. 1718. 1728. 1729. 1733. 1735. 1736. 1737.

Des Ouvrages de M. Duguet. Ixxix Pensées d'un Magistrat sur la Déclaration qui doit être portée au Parlement 1720. brochure in-4.

Conduite d'une Dame Chrétienne. 1.

vol. in-12. Paris 1725.

Dissertation Théologique & dogmatique sur les exorcismes & autres cérémonies du baptême: Traité dogmatique de l'Eucharistie: Résutation d'un Ecrit sur l'usure. 1. vol. in-12. Paris. 1727.

Caracteres de la charité, &c. 1. vol. in-12. Paris. 1727. (on en a fait depuis plusieurs éditions: la meilleure est de

1735.)

Maximes abrégées sur les décisions de l'Eglise, & préjugés légitimes contre la Constitution,&c. broch. in-4°.1727. & in-12. dans un Recueil de divers Ouvrages sur la Constitution 1740. Utrecht.

Explication du mystere de la Passion, ou Jesus crucisié. 2. vol. in 12. Paris. 1728. (On en a fait plusieurs éditions.)

Ouvrage des six jours, ou histoire de

la Création. 1. vol. in-12. 1731.

Réflexions sur le Mystere de la Sépulture, ou le Tombeau de J. C. 2. volin-12. 1731.

Explication de la Genese. 6. vol.

in-12. Paris. 1732.

div

lxxx Catalogue

Explication du Livre de Job. 4. vol. in-12. Paris. 1732.

Lettre à un Professeur, &c. 1732.

Explication de plusieurs Pseaumes. 4 vol. in-12 Paris. 1733. (M. d'Asfeld y a donné un supplément.)

Explication du mystere de la Passion de N. S. J. C. suivant la Concorde. 9. 01 14. vol. in-12. Paris. 1733. (On en avoit déja imprimé quelques parties sé-

parément : voyez la Vie p. IX.)

Explication des XXV. premiers Chatres d'Isaie, &c. 6. vol. in-12. Paris. 1734. (M. d'Asfeld y a eu part: voyez-ci-devant p.XXV. On a donné à part un Supplément qui contient une portion curieuse de l'Ouvrage de M. Duguet, la quelle n'avoit pas été imprimée avec le reste.)

Traité des Principes de la Foi Chrétienne. 3. vol. in-12. Paris. 1736.

Recueil de quatre Opuscules: savoir, Traité des devoirs d'un Evêque; Lettre sur la grace générale; Lettre à M. de Montpellier; Lettre à M. Van-Espen. 1. vol. in-12. Utrecht. 1737.

Explication des Livres des Rois 5. vol. in-12. Paris 1738. &c. (M. d'Asfeld y eu part: voyez la Vie, p. XXVII.)

Des Ouvrages de M. Duguet. laxaj Institution d'un Prince, ou Traité des qualités, des vertus & des devoirs d'un Souverain. 1. vol. in-4°. ou 4. vol. in-12. Leide 1739. (Reimprimée de même en France 1740. Pour cette nouvelle Edition de 1743. elle n'a que 3. vol. in-12.)

Conférences Ecclésiastiques ou Dissertations sur les Auteurs, les Conciles & la Discipline des premiers siécles de l'Eglise. 2. vol. in-4°. 1742. Voyez-ci-devant l'Avis. (On y a joint le Traité des devoirs d'un Evêque dont il a été parlé ci-dessus.)



# PREFACE

De la premiere Edition.

'Ouvrage que je présente Public est du célébre Monsieur l'Abbé Duguet, déja si connu par tout ce qui a paru de lui. J'ai été assez heureux pour en recouvrer une Copie que j'ai lieu de croire exacte. Je ne crois pas qu'il ait jamais été imprimé: Je sçais seulement qu'en 1733. on en commença l'impression en Savoye, à ce qu'on dit dans la Ville d'Annecy; mais l'Auteur, qui vivoit encore, & à qui l'humilité, le desir d'être oublié, & l'éloignement pour les louanges, faisoient desfret qu'au moins de son vivant ses Ouvrages ne fussent pas imprimés, trouva le moyen de faire supprimer cette impression, quoique cet Ouvrage fût extrêmement desiré de tous ceux qui en avoient quelque connoissance.

(L'Editeur rend ensuite compte de la maniere dont il croyoit que l'Institution d'un Prince avoit été composée; de l'Editeur. lxxxiij mais on a cru devoir omettre ce qu'il en dit, parce que cela est rapporté plus exactement dans la Vie de M. Duguet. Mais comme il donne deux Lettres que ce grand homme avoit écrites sous le nom de l'Abbé de Tamiers, dans le tems qu'il croyoit pouvoir se cacher au Duc de Savoye, nous les mettrons ici.)

# A MONSEIGNEUR LE DUC DE SAVOYE.

Sous le nom de l'Abbé de Tamiers.

MONSEIGNEUR, » I L n'y a rien qui donne plus de har-" diesse que la reconnoissance, & j'é-" prouve qu'il est difficile de la retenir " dans les bornes étroites du respect, " quand elle est parfaite. Si j'avois de " moindres obligations à V. A. R. je », consentirois à demeurer dans le silen-" ce; mais il tient à la gêne mes senti-" mens & j'ai besoin de plus de liberté ,, que ne m'en laissent les bienséances. », Il faut même qu'il me soit permis de " donner, après avoir beaucoup reçu; », car sans cela le poids des bienfaits ne ,, serviroit qu'à m'accabler : mais ce que ,, je donne n'est point à moi, je n'en suis " que le canal. J'ai engagé un Ami qui

», partage avec moi la reconnoissance ,, de toutes les graces dont Vous m'a.

,, vez comblé, à travailler sur la matien

,, qui Vous intéresse le plus; & c'est son

" Ouvrage qui est mon présent.

"Il est instruit des grandes qualités du "Prince de Piémont, du soin que Vous

,, prenez de les rendre parfaites, & de la ,, sérieuse application que vous donnez

» à une éducation dont Vous compre-

,, nez toutes les suites. Il respecte, aussi-

», bien que moi, les desseins de la Providence sur un Prince qu'elle destine

», assez clairement à un grand Empire,

,, & dont elle veut faire dépendre la féli-

,, cité de plusieurs Peuples; & il s'esti-,, meroit très-heureux, si les Reslexions

,, que j'ai l'honneur de Vous offrir, pou-

», voient contribuer à un bien si impor-

" tant & si général.

" J'attens , Monseigneur, le juge-" ment que Vous en porterez, pour y " conformer le mien; & ce sera Vous " qui y mettrez le prix. J'ose seulement " assurer V. A. R. que l'unique soin de " l'Auteur, a été de découvrir la vérité, " & de la dire sans l'assoiblir. Il sait que

, Vous l'aimez, & qu'on ne peut vous

,, plaire qu'en lui conservant toute sa di-

" gnité & toute sa force; & il auroit " cru manquer au respect qui Vous est " dû, s'il avoit employé des menagemens " dont Vous êtes ennemi, & qui ne sont " nécessaires que lorsque la vérité n'ose " se montrer qu'en se faisant accompa-" gner de la flatterie. L'Auteur promet " aussi des preuves de la Religion, \* & " il en marque la place naturelle dans la " Troisséme Partie; mais ce dessein peut " faire un tout à part, & si V. A. R. " desire qu'il soit exécuté, je ne crains " point de répondre ici de l'obéissance " de l'Auteur.

" Ce que j'ai l'honneur de présenter " à V. A. R. peut l'étonner d'abord par " sa longueur; mais la matiere est insi-" niment importante, & elle ne peut " être bien traitée, sans être approson-" die : ce qui demande nécessairement " de l'exactitude & de l'étendue.

"Il est aisé de marquer en général, "d'une maniere superficielle, les de-"voirs d'un Prince, & de lui montrer "ce qu'il doit être, sans lui donner les "moyens de le devenir: mais les regles

<sup>\*</sup> C'est l'Ouvrage imprimé à Paris, sous le titre de Principes de la Foi chrétienne, Voyez ci devant page lij.

Elxxxvj Préface

" ou les maximes détachées n'ont qu'un " effet passager. Il faut en convaincre " l'esprit, en faire l'application, en mar-" quer l'usage, prévénir les obstacles, " donner des facilités, & entrer dans " un détail qui ne peut être utile, s'il " n'est clait, & s'il n'est par conséquent

, un peu étendu.

"V. A. R. sait mieux que moi, qu'un "grand Ouvrage est court, lorsqu'on n'y "dit rien que de nécessaire. C'est à Elle "à juger si l'Auteur s'écarte de son su-"jet, ou s'il le perd jamais de vûe; "& si les Réslexions sont raisonnables, "ou si elles manquent de justesse & de "lumière.

" Je serai un peu humilié si V. A. R. " les méprise; mais j'espere qu'Elle ex-" cusera mon zele, & qu'elle ne con-

, damnera pas mon intention, quoi-

" qu'elle condamne l'Ouvrage.

" Si au contraire Elle daigne l'ap " prouver, j'aurai une sensible consola-" tion d'avoir pû lui offrir une chose qui " fût digne de son estime, & qui mé-" ritât celle du Prince de Piémont; & d'a-

, voir réussi, quoique par le secours , d'autrui, à donner des preuves réelles , de la vive reconnoissance dont je suis de l'Editeur. lxxxvij ,, pénétré, & du très-profond respect ,, avec lequel je suis,

MONSEIGNEUR,

DE V. A. R.

Le très humble & très-obéissant, Frere ARSENE DE PARASA, Abbé de Tamiers.

### A MONSEIGNEUR

## LE PRINCE DE PIEMONT,

Sous le nom de l'Abbé de Tamiers.

MONSEIGNEUR,

" CE n'est qu'en tremblant que j'ai " osé présenter à Monseigneur Votre ", Pere un Ouvrage entrepris pour V. A. "R. mais s'il consent qu'il Vous soit " offert, je commencerai dès lors à l'es-, timer. Je n'y ai d'autre part que d'en " avoir formé le dessein, & d'avoir " porté une personne pleine de vénéra-"tion pour Vous, à l'exécuter. J'espere " que vous n'y verrez rien qui ne soit " conforme aux grandes vûes, & aux " nobles inclinations que Dieu Vous 2 "inspirées, & que Vous reconnoîtrez ,, dans vos fentimens & dans vos dif-», positions tout ce Vous y lirez de vos " devoirs. La haute éducation qu'on

Preface lxxxviii

" Vous a donnée, & les exemples de " Monseigneur Votre Pere, joints à ses

" conseils, ont déja prévenu les Résle-" xions que je Vous offre: mais les

" Princes les plus éclairés, sont aussi

,, les plus dociles; & moins ils ont be-,, soin d'être instruits, plus ils desirent

, de l'être. " L'Auteur n'a pensé qu'à satisfaire ,, ce noble devoir, & il n'a mis entre la », vérité & V. A. R. ni voiles ni tempé-,, ramens. Il sait que Vous êtes capa-,, ble d'en soutenir tout l'éclat; & com-, me Vous ne voulez pas qu'on Vous ,, cache rien, il a pris soin de Vous tout ,, dire. S'il Vous eût cru moins parfait, ,, il eût ménagé votre foiblesse; mais ila ,, fenti que vos excellentes dispositions " le mettoient en liberté, & qu'il ne ,, pourroit rien dire qui Vous étonnât, ,, s'il ne disoit rien que de vrai. Il es-,, pere, comme beaucoup d'autres, que ,, Vous gouvernerez de grands Etats, & ,, que Dieu se servira de Vous, poury ,, faire regner la justice : & cette nou-,, velle raison fait qu'il s'intéresse encore ,, plus vivement à tout ce qui peut con-, tribuer au bonheur des Peuples & , votre gloire.

"Pour moi qui suis caché dans une "folitude, je m'occupe principalement "de l'espérance de voir sleurir la piété "par votre protection & votre exemple, "& de voir rétablir la discipline des "Monasteres, qui deviendront sous "votre regne des aziles sûrs & tran-"quilles, & qui se rempliront de sideles "ferviteurs de J. C. attentiss à la "priere, zelés pour la pénitence, dé-"tachés des soins du siècle, & dignes "d'être écoutés pour les Princes, dont "la condition les expose à de grands "dangers, pour en délivrer les autres. "Nous n'osons, mes Freres, & moi,

"Nous n'osons, mes Freres, & moi, "avoir cette pensée de nos prieres; mais "nous ne laissons pas de lever sans cesse "nos mains vers le ciel, pour attirer sur "V. A. R. de continuelles bénédictions:

" & ce n'est que par cette voie que je " puis en mon particulier témoigner la " parfaite soumission, & le prosond res-

" pect avec lequel je suis,

Monseigneur,

DE V. A. R.

Le très humble & très - obéissant, Frere ALSENE DE PARASA, Abbé de Tamiers.

L E Public n'attend pas de moi que je lui fasse une analyse de cer excellen Ouvrage: ce seroit l'affoiblir que d' joindre le travail de quelque autre, à il n'a besoin d'aucune explication. Il e composé avec tout l'ordre & toute la net teté dont M. Duguet étoit capable : c'el à mon gré ce qu'on peut dire de plus for, Quoiqu'il soit un prodige d'érudition tant profane que sacrée, on m s'en trouve point surchargé en le lisant, car M. Duguet a tellement le talent de mettre ses Lecteurs à sa place, que l'on seroit tenté de penser qu'on possed soi-même toute cette érudition; & l'on ne revient de cette erreur, que lorsqu'on a perdu le Livre de vûe.

Je crois d'ailleurs avoir rempli le ministere qui me convient, dans ce que j'ai rapporté en cette Préface, pour la quelle j'ai besoin de l'indulgence du Lecteur. Mais je ne doute point qu'il ne me pardonne les fautes que j'aurai pû y commettre, en considération du service que je lui rends, de lui procurer un aussi

excellent Ouvrage.

# TABLE

#### DES

## CHAPITRES & DES ARTICLES.

#### PREMIERE PARTIE.

Des qualités & des Vertus d'un Prince par rapport au Gouvernement temporel.

### CHAPITRE PREMIER.

ARTICLE I. Quel bien c'est qu'un bon Prince. pag. 1.

ART. II. Pourquoi un tel bien est si rare.

7.

ART. III. Division de l'Ouvrage. 10.

Premiere disposition, ou qualité du Prince. 12.

ART. I. Le Prince doit connoître l'origine de son autorité. ibid.

ART. II. Il en doit connoître le titre effentiel & les conditions. 14.

#### CHAPITRE III.

ART. I. Le Prince doit se regarder comme étant à la République. 21.

ART. II. Le Prince est chargé de represent

ter la conduite de Dieu par la sienn

### CHAPITRE IV.

Quel jugement le Prince doit porter le son élévation & de sa Grandeur. 19

## CHAPITRE V.

Quel jugement le Prince doit porter à l'éclat extérieur de la Grandeur.

ART. I. Le Prince doit juger sainement de l'éclat extérieur de la Grandeur. 40

ART. II. Quel jugement il doit porter du honneurs & des respects qui lui son dûs.

ART. III. Quel jugement il doit porter de la magnificence qui accompagne la Grandeur.

#### CHAPITRE VI.

L'une des plus essentielles qualités d'un Prince est de bien connoître les hommes.

### CHAPITRE VII.

Défauts que le Prince doit éviter, pour ne pas se tromper dans la connoissanu des hommes.

#### CHAPITRE VIII.

Rien n'est plus difficile que de bien connoître les hommes.

| CHAPITRE IX.                                  |
|-----------------------------------------------|
| soyens de connoître les hommes. 75:           |
| CHAPITRE X.                                   |
| RT. I. Le premier fruit qu'un Prince doit     |
| tirer de la connoissance des hommes,          |
| est de se précautionner contre les flat-      |
| reurs.                                        |
| RT. II. Pourquoi les Princes sont si ex-      |
| posés à la flatterie. 88.                     |
| RT. III. Combien la flatterie doit être       |
| odieuse aux Princes. 95.                      |
| CHAPITRE XI.                                  |
| ART. I. Difficulté de discerner les flat-     |
| leurs 99.                                     |
| ART. II. Moyens de discerner les flatteurs.   |
| Literature Company of the Company of the 103. |
| CHAPITRE XII.                                 |
| ART. I. Moyen d'écarter les flatteurs. 111.   |
| ART. II. Le moyen le plus efficace pour       |
| écarter les flatteurs, est de témoigner un    |
| grand amour pour la vérité. 119.              |
| CHAPITRE XIII.                                |

des Chapitres.

ICII)

de la connoître. CHAPITRE XIV.

ART. I. Il est rare que l'amour de la vérité soit assez fort dans les Princes pour surmonter les obstacles qui les empêchent

ART. I. Pour conserver l'amour de la

| Table and                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| vérité, & pour être bien instruit, le                                              |
| Prince doit s'attacher des personnes qui                                           |
| n'aiment qu'elle.                                                                  |
| ART. II. Caractere de ces personnes. 134                                           |
| ART. III. Usage que le Prince en doit                                              |
| faire. 139.                                                                        |
| CHAPITRE X V.                                                                      |
| ART. I. Les personnes véritablement di-<br>gnes de la confiance du Prince sont ra- |
| res. 145.                                                                          |
| ART. II. On en peut trouver, & comment.                                            |
| A SATINALD 147.                                                                    |
| ART. III. Moyens de les conserver. 153,                                            |
| CHAPITRE XVI.                                                                      |
| ART. I. Il importe infiniment au Prinu                                             |
| . de ne pas croire légerement les rapports.                                        |
| IN CHAPLIKE XXX.                                                                   |
| ART. II. D'où vient la crédulité excessive                                         |
| des Grands. 162,                                                                   |
| ART. III. Remede contre les délateurs: les                                         |
| bien connoître. 165.                                                               |
| ART. IV. Quel est le but & le dessein des                                          |
| délateurs.                                                                         |
| ART. V. Par quelles précautions & par                                              |
| quels moyens le Prince aoit écarter us                                             |
| délateurs.                                                                         |
| CHAPITRE XVII.                                                                     |
| ART. I. Le Prince doit prendre conseil.                                            |
| 178                                                                                |
|                                                                                    |

A

A

A

A

A

A

A

| des Chapitres.                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ART. II. Savoir discerner le meilleur. 181.                                                            |
| ART. III. Qualités nécessaires pour cela.                                                              |
| 182.                                                                                                   |
| CHAPITRE XVIII.                                                                                        |
| ART. I. Le Prince doit intéresser tout le                                                              |
| monde à sa Grandeur. 189.                                                                              |
| ART. II. Etre bienfaisant & liberal. 193.                                                              |
| ART. III. Moyens de l'être toujours. 195.                                                              |
| CHAPITRE XIX.                                                                                          |
| ART. I. Du courage qui convient au                                                                     |
| Prince.  ART. II. De l'élevation qui convient à un Prince.  208.  ART. III. De la Grandeur d'ame ou de |
| ART. II. De l'élevation qui convient à un                                                              |
| Prince. 208.                                                                                           |
| ART. III. De la Grandeur d'ame, ou de la magnanimité qui convient à un Prin-                           |
| ce. 215e                                                                                               |
| CHAPITRE XX.                                                                                           |
| [HAND AND 18] 전 20 HONG IN SULE SULE SULE SULE SULE SULE SULE SULE                                     |
| ART. I. Le Prince doit être sincere & fi-                                                              |
| dele dans ses paroles. 224-                                                                            |
| ART. II. Le Prince doit être religieux ob-                                                             |
| servateur du serment. 233.                                                                             |
| ART. III. Le Prince doit être ennemi de                                                                |
| la dissimulation, mais prudent & secret.                                                               |
| 237•                                                                                                   |
| ART. IV. Le Prince doit être très éloigné                                                              |
| de toute affectation dans sa conduite, où                                                              |
| il ne doit paroître qu'une auguste simpli.                                                             |
| cité. 242.                                                                                             |
|                                                                                                        |

## Table des Chapitres. CHAPITRE XXI.

| ART. | I. Le Pri | nce ne doit  | négliger aucun     |
|------|-----------|--------------|--------------------|
| des  | qualités  | extérieures  | qui peuvent lui    |
| atti | rer l'amo | ur & le resp | ect de ses sujets. |

246. ART. II. Il doit être parfaitement instruit des bienséances pour savoir user des avantages qu'il a. 248.

ART. III. Le Prince doit être accessible, affable, humain avec dignité.

ART. IV. Le Prince doit être égal & tranquille, ou le paroître toujours. 259,

# CHAPITRE XXII.

ART. I. C'est un grand avantage pourun Prince, que d'être bien instruit. 263. ART. II. Quelles sciences le Prince doit

préferer, & quel usage il en doit faire.

ART. III. Il importe au Prince de savoir parler d'une maniere noble & pure. 277.

ART. IV. Il est nécessaire que le Prince ait un goût juste & exact de toutes cho Ses. 280.



INSTITUTION

I

Ç



## INSTITUTION DUN PRINCE,

TRAITE' DES QUALITE'S, des Vertus & des Devoirs d'un Souverain.

### MANAGE PROPERTY OF THE PROPERT

PREMIERE PARTIE.

Des Qualités & des Vertus d'un Prince par rapport au Gouvernement temporel.

#### CHAPITRE PREMIER.

Quel bien c'est qu'un bon Prince. Pourquot un tel bien est si rare, Division de l'Ouvrage.

#### ARTICLE PREMIER.

Quel bien c'est qu'un bon Prince.

Rois, & pour tous ceux à qui Dieu a confié la conduite des peuples, comme Saint Paul l'ordonne à tout le mon-

II. J'ai vu, ce me semble, une partie des raisons qui devoient me faire demeurer dans le silence; mais il m'a paru que celles qui m'obligeoient à le rompre étoient superieures, & comme j'espere demeurer inconnu, excepté à celui qui doit juger de mon Ouvrage, avant que de l'offrir au jeune Prince à qui il est destiné, je compte, ou que ma témérité n'aura pas de suite, ou que la consu-

sion m'en sera épargnée.

par des hommes qui ne connoîtront pas cequi peur excuser mon zele, que de m'exposer à manquer d'obéissance & de respect pour la divine Providence, dont les ordres me paroissent marqués. Je sai que Dieu est le maître de choisse qui il lui plaît pour annoncer ses volontés; qu'il se sert quelques des plus soibles instrument pour de fort grandes choses, parce qu'il n'abes soin de personne; qu'il ne suppose pas l'intelligence & la sagesse, mais qu'il les donne, & que ce n'est pas une raison pour se désier de sa bonté, que de ne voir rien en soi-même qu'il a mérite.

IV. Si ce n'est pas lui qui me commande de parler, je ne puis douter au moins que ce ne soir lui qui m'inspire la crainte de lui déplaire,

<sup>1</sup> I. Epitre à Timothée. ch. 2. v.. 2.

D'UNN PRINCE. I. Part.

& l'intérêt sensible que je prends à la gloire & au bien public, qui sont les motifs qui me portent à parler. Il voit mon oœur, & ce qu'il m'a donné, & il sait bien que je destre depuis longtems, avec ardeur, qu'il accomplisse ce qu'il a promis par son Prophete!, que tous les Rois de la terre dui rendent graces & le louent, & qu'ils écoutent avec un cœur docide toutes les instructions de sa divine parole, asin que tous les peuples réunis par les Princes qui les condussent, ne soient occupés que du soin de le louer & de sui obéir, puisque sui seul est grand, & que toute Majesté doit disparoître devant la sienne.

V. Je sai ce qu'a dit S. Augustin , que le plus grand bonheur qui puisse arriver aux hommes & aux Empires, est d'être gouvernés par des Princes qui joignent à une solide piété une grande capacité pour les conduire; & je ne puis dissimuler que je m'estimerois très-heureux si la même miséricorde qui destine à une puissante Nation le Prince qui doit faire sa félicité, daignoit se servir de moi pour contribuer en quelque sorte à l'accomplissement de ses desseins, & à l'atrente des peuples.

VI. Un Prince véritablement digne de com-

1 Confiteantur tibi, Domine, omnes Reges terræ, quia audierunt omnia verba oris tui. Pf. 137.

Reges terræ & omnes populi, Principes & omnes Judices terræ laudent nomen Domini, quia exaltatum est

nomen ejus solius. Pf. 148.

<sup>2</sup> Illi autem qui vera pietate præditi bene vivunt, si habent scientiam regendi populos, nihil est selicius rebus humanis quàm si Deo miserante habeant potestatem. S. Augustin. l. 5. de Civit. Dei, c. 19.

mander est un des plus ' précieux présens que le Ciel puisse faire à la terre. Les infideles mè, mes l'ont avoué, & les tenebres de leur fausse religion n'ont pu leur cacher ces deux vérités; que Dieu seul donnoit les bons Rois, & qu'un tel don en renfermoit beaucoup d'autres, parce que rien n'étoit plus excellent que ce qui ressembloit plus parsaitement à Dieu, & que l'image la plus noble de la Divinité étoit un Prince juste, moderé, chaste, saint, & qui ne regnoit que pour faire regner la vertu.

VII. Lorsque Salomon eut succedé à David, & qu'il eut donné des preuves qu'il étoit l'héritier de sa piété aussi-bien que de son thrône, le Roi de Tyr 2 rendit à Dieu de publiques actions de graces de ce qu'il avoit donné au peuple d'Israèl un Prince si sage & si éclairé. Il vit d'où venoir un tel bien. Il remonta jusqu'à la cause. Il y prit part au nom de tous les Rois, dont la gloire doit être commune, & il reconnut que c'étoit parce que Dieu 3 aimoit Israèl; qu'il avoit rendu si parsait le Prince à qui il en avoit commis le soin.

VIII. La Reine de Saba, plus touchée de ce qu'elle voyoit que de ce qu'on lui avoit rapporté de la sagesse de Salomon, eut les mêmes

0

gi Id

D

Re

r Nullum est præstabilius & pulchrius Dei munus er ga mortales, quam castus & sanctus, & Deo simillimus Princeps. Ptin. Paneg. Traj.

<sup>2</sup> Benedictus Dominus Deus, qui fecit cœlum & terram, qui dedit David Regi filium sapientem & eruditum, & sensatum atque prudentem. Lib. 2. Paralip.

<sup>3</sup> Quia dilexit Dominus populum suum, idçircò te regnare secit super eum. Ibid. v. 11.

D'UN PRINCE. I. Part. pensées que le Roi de Tyr, & s'exprime en des termes qui méritent bien qu'on y soit attentif 1 : « Que le Seigneur votre Dieu, dit-» elle, soit beni, de ce qu'il lui a plu vous » établir sur son thrône, comme étant le Roi » du Seigneur votre Dieu. C'est parce que » Dieu aime Israël, & qu'il veut le sauver » pour toujours, qu'il vous a dans ce dessein » établi pour en être le Roi, pour être son juge,

» & pour lui rendre justice.

IX. C'est sur le thrône de Dieu même, selon cette Reine, que Salomon 2 étoit assis; parce qu'il n'appartient qu'à Dieu de régner sur les hommes, qui par leur nature sont tous égaux. Salomon est le Roi privilegié du Seigneur, parce qu'il n'est pas seulement associé à son autorité comme les autres, mais à sa justice, à sa sagesse, à sa bonté, & qu'il est digne par de telles vertus de regner avec lui, & même pour lui. C'est à l'amour que Dieu porte à Israël que Salomon doit tout son mérite. C'est au peuple qu'il est accordé ; c'est pour lui qu'il est si éclairé & si sage. Il n'est établi Roi que pour être son juge & pour lui rendre justice, & il n'a ni autorité ni sagesse que pour le proteger & pour le conduire.

1 Sit Dominus Deus tuus benedictus, qui voluit te ordinare super thronum suum Regem Domini Dei tui; quia diligit Deus Ifraël, & vult servare eum in æternum: Ideirco posuit te super eum Regem, ut facias judicia atque justitiam. Lib. 2. Paralip. 9. 8.

2 Voluit te ordinare super thronum suum, Regem Domini Dei tui. Quia diligit Deus Israël & vult servare cum in æternum. Idcircò posuit te super cum

Regem, ut facias judicia arque justitiam.

X. Il ne faudroit que ce peu de paroles pour instruire les Rois. Ce ne sont pas des particuliers, qu'on pourroit soupconner d'entendre mal les intérêts des Princes, qui ont dit ce que nous avons rapporté du Roi de Tyr & de la Reine de Saba. Ce ne sont pas des Souverains que la doctrine de l'Evangile ait éclairés : ce sont des Princes qui n'ont suivi que la lumière naturelle, & qui ont mieux connu néanmoins que quantité de Rois qui se disent Disciples de Jestis-Christ, quelle est la fin de la Royanté, quelle est la première cause de la sagesse des Rois, & quel bonheur c'est pour un peuple que d'être gouverné par un Prince que Dieu lui ait donné dans sa miséricorde.

XI. C'est uniquement ce dernier point que j'examine ici, parce qu'il est d'une extrême conséquence pour quiconque est destiné à règner, de bien comprendre d'abord la distance infinie qui doit être entre un Prince que Dien établit sur un peuple qu'il aime & qu'il veut combler de biens, & un Prince à qui il ne communique son autorité que pour le rendre l'instrument de ses vengeances. Il donne l'un par bonté, & il donne l'autre dans sa colere. Il remplit l'un de sagesse & de justice, & il permet à l'autre, par un prosond jugement, de ne suivre que ses passions & ses ténébres. L'un & l'autre ont une autorité ségitime; mais s'un en sait saire usage, & l'autre en abuse; l'un est la

n

i

16

injustes: Etiam talibus dominandi potestas non datur; nisi summi Dei providentia, quando tes humanas judicet talibus Dominis dignas: S. 5. de Civit. Dei, ch. 19.

D'UN PRINCE. I. Part. 7
félicité publique, & l'autre un malheur public.
Tous les biens & toutes les vertus sont le fruit
de la premiére administration; tous les maux
& tous les vices sont le châtiment & la suite de
l'autre.

#### ARTICLE II.

#### Pourquei un tel bien est si rare.

I. Il est étonnant qu'on puisse délibérer entre deux partis, dont l'un est si aimable & si juste, & l'autre si odieux & si criminel. Il est étonnant qu'on ait besoin d'instructions & de conseils pour faire un bon choix & pour s'y affermir; & il est étonnant que les exemples de ceux qui ont bien régné jusqu'à la sin avec une équité & une sagesse invariables, soient si rares dans tous les siécles.

II. Mais nous venons de voir que les bons Rois sont accordés aux peuples que Dieu aime; & les peuples sont souvent si corrompus & si criminels qu'ils se rendent indignes d'une grace 6 fignalée. Ils sont injustes, & ils méritent des Princes injustes; ils sont avares, & les Rois le deviennent; ils n'attendent d'eux qu'une protection extérieure, & ils se bornent aux seuls avantages temporels, & ils en sont justement privés. Ils abusent de l'abondance & de la paix, & leur ingratitude est punie par des guerres & par des tributs qui les épuisent. Ils sont ennemis de la piété & de la vertu; & les Princes ou ne la connoissent pas, ou la méprisent. Ils sont indifférens au bien public, & ils ne pensent qu'à leurs intérêts, & les Princes en les imitant

croient que le bien public, & leurs intérêts sont opposés. Ils ne prient point avec instance & avec ardeur pour obtenir un Roi plein de fagesse & de bonté, quoique l'Apôtre le leur recommande, & ils sont traités comme le méritent leur indissérence pour un si grand bien, & leur desobéissance à un précepte si juste.

11

té

d

9

le

C

III. D'un autre côté, les Princes sont rarement instruits de leur devoir, & les premières teintures d'une bonne éducation sont bientôt effacées. 1 Ils se livrent au plaisir de régner, sans s'informer des justes bornes de leur autorité. L'orgueil qui est le venin secret de la sonveraine puissance, les porte à ne plus demander conseil, ou à ne le plus suivre. Ils reçoivent sans précaution les erreurs de ceux qui les flatent. Ils deviennent indifférens pour la vérité, ou même ses ennemis. Ils s'accoutument à confondre la raison & la justice avec leurs volontés, Ils s'amollissent par les délices, & ils abandonnent à d'autres le poids de l'Etat & des affaires. Ils se bornent aux seules choses qui ne demandent ni application ni travail. Ils ne veulent cue instruits que de ce qui ne trouble point leur repos. Ils croient que tout est bien gouverné, parce que tout ce qui les environne n'offre à leurs yeux qu'une image d'abondance & de felicité. Ils pensent que tout leur est dû, & que leur magnificence & leur gloire sont la fin de

<sup>1</sup> Quæritur quæres malos Principes faciat: jam primum nimia licentia, deinde rerum copia, amici præte rea improbi, aulici vel stulti, vel detestabiles, & rerum publicarum ignorantia. Julius Vopiscus in vit. Imper. Anreliani, pag. 232.

D'UN PRINCE. I. Part. tout. Ils se nourrissent des respects excessis de ceux qui sont comme en adoration devant eur. Ils substituent l'éclat & la pompe de la Royauté à ce qu'elle a de véritable & de solide gran-Ils succombentainsi sous la majesté de l'auguste place qu'ils occupent, dont ils n'ont que l'appareil & la représentation, sans en avoir le fonds & la vérité. Ils vivent & meurent sans connoître ni l'origine de leur pouvoir, ni son usage légitime, ni le compte qu'ils en doivent rendre. Ils sont toute leur vie étrangers à leur propre Etat & à leurs peuples, dont ils ont ignoré les besoins, négligé le bonheur, méprisé les gémissemens; & pour ne s'être occupés que d'eux-mêmes & de leurs intérêts, ils ont toujours oublié ce qu'ils devoient être.

IV. Il y a béaucoup de Princes qui ne réunissent point tous ces défauts, & qui ont même quelques grandes qualités; mais il y en a peu qui aient toutes celles qui sont nécessaires à un Prince, pour le rendre véritablement digne de sa place; & c'est quelquesois le désaut d'une seule vertu, qui empêche que les autres ne soient utiles, parce qu'au lieu d'être conduites par la prudence & la lumière, elles sont détournées

par la prévention & l'erreur.

V. Il n'est pas possible d'exempter les Princes du mameur commun à tous les hommes, & même aux plus justes, de tomber dans quelques sautes, ou par ignorance, ou par soiblesse;

I Felicitas onus quoddam esse videtur plumbo gravius-Eum ergo subvertit ac deprimit qui id humeris imposuetit, nisi plane sit robustus. Synes. de Reg. ad Arcadium, pag. 15.

mais il importe infiniment que les fantes des Princes ne viennent pas d'un défaut permanent, & qu'elles soient passageres & sans racine; qu'elles ne corrompent point le cœur; qu'elles n'aveuglent point l'esprit, & qu'elles trouvent dans les autres dispositions de l'ame, leur correctif & leur remede.

VI. C'est la fin que je me propose dans cente Institution: Je veux montrer au Prince où il doit tendre , & par quels moyens. Je veux peindre à ses yeux l'image dont il doir être l'original & la vérité, & bien-loin de croire que je l'étonnerai par cette haute idée, qui sera, ce semble, au-dessus de ses forces, j'ai dessein au contraire d'allumer ses desirs, & de soutenir sou espérance en excitant son courage.

#### ARTICLE FIL

#### Division de l'Ouvrage.

I. Mais comme les choses que j'ai à lui dire, lui conviennent sous deux rapports, & que je puis le considérer, ou simplement comme le Chef & le Souverain d'un grand Etat qu'il doit conduire par les regles d'une sage positique, ou comme un Prince chrétien qui doit avoir pour lui-même & pour le peuple qui lui est consé, des vues plus élevées que celles qui se terminent à cette vie; je diviserai selon ces deux rapports,

i Regem tibi tanquam simulacrum quoddam erigens hac ratione describam i Tu vero simulacrum istud vivens & animatum offendes. Syness: de Regno ad Imp. Area. 148. 9.

D'UN PRINCE. I. Part. 11

tout l'Ouvrage en deux Parties. Dans la premiére je me bornerai à ce qui regarde le Gouvernement temporel ; & dans la seconde j'y ajouterai tout ce que la piété & la Religion exigent d'un Prince chrétien qui desire de régner

toujours.

II. Chacune de ces Parries sera divisce en deux autres, dont l'une traitera des dispositions ou des qualités du Prince; & l'autre de les devoirs par rapport au peuple. Dans l'une j'examinerai ce qu'il doit être, c'est-à-dire les vertus personnelles qui le mettent en état de régner; & dans l'autre ce qu'il doit faire , c'est-à-dire , la conduite qu'il doit tenir à l'égard de ceux qui lui sont soumis. Et comme j'ai déja dit, qu'on peut considérer le Prince sous deux rapports, ou comme Chef d'une République temporelle, ou comme Souverain d'une société fidelle & chrétienne, ses dispositions personnelles, & les devoirs à l'égard du peuple, se multiplient selon ces deux rapports que j'aurai soin de ne pas confondre, & que je traiterai séparément dans les quatre Parties dont je viens de propofer l'ordre naturel, & d'expliquer la nécessité.

HI. J'avertis seulement avant que d'entrer en matiere, que je suis très-éloigné de me borner dans les deux premières Parties à des vertus purement humaines, & à un gouvernement purement temporel. Je sai que la piété & la Religion ont droit à tout; qu'il n'est pas permis de separer le Prince temporel du Prince chretien; & que la prudence dans le gouvernement politique, doit être le sruit d'une haute sagesse. Mais on peut considérer les

#### CHAPITRE IL

Première disposition ou qualité du Prince. B doit connoître l'origine & le tître essentiel de son autorité, & quelles en sont les conditions,

#### ARTICLE I.

Le Prince doit connoître l'origine de fon au-

L ne seroit pas possible d'établir l'ordre & la paix, si les hommes vouloient être tous indépendans, & s'ils ne se soumettoient à une autorité qui leur ôtât une partie de leur liberté pour leur conserver le reste. Ils seroient toujours en guerre, s'ils prétendoient toujours ou s'assujettir les autres, ou resuser de se soumettre aux plus puissans, & il faut, pour leur repos & pour leur sûreté, qu'ils acceptent un maître, & qu'ils perdent l'esperance de le devenir, quoiqu'ils en conservent l'inclination.

#### D'UN PRINCE. I. Part. 13

II. Voilà l'origine humaine de l'autorité, & nous ne saurions point si elle est usurpée, ou si elle est devenue légitime, si Dieu ne nous avoit appris qu'il l'a consirmée, & que sa Providence n'en a pas seulement permis le projet & l'exécution, mais qu'elle l'a consacrée par une communication immédiate de son pouvoir.

III. Il nous a instruit de cette importante vérité en plusieurs endroits de l'Ecriture; mais principalement dans l'Epstre aux Romains, où S. Paul 'établit cette maxime générale que toute puissance vient de Dieu; que toutes celles qui sont établies le sont par son ordre, & que c'est résister à son ordre que de leur ré-

fifter.

IV. Sans cette révélation qui fixe tous les esprits, & qui décide tous nos doutes, nous serions tentés d'avoir moins de respect pour une autorité dont les commencemens ont été quelquesois injustes, & qui est souvent exercée par des hommes qui la deshonorent par leurs actions; mais Dieu nous désend d'être attentifs aux passions qui ont servi d'occasion à la naissance des Empires, ou à l'indignité de ceux qui en sont les maîtres. Il nous éleve jusqu'à lui, qui préside à tout, & qui sait tirer

1 Non est enim potestas nisi à Deo; que autem sunt, à Deo ordinate sunt. Itaque qui ressistit potestati, Dei

ordinationi refistit. Rom. III. 1. 0 2.

<sup>2</sup> Qui nec exigui nec contemptibilis animantis viscera, nec avis pennulam, nec herbæ florulum, nec arboris folium sine suarum partium convenientia & quadam veluti pace dereliquit; nullo modo est credendus regna hominum, eorumque dominationes & servitutes à sua providentiæ legibus alienas esse voluisse. S. Augustin I. 5. de Civitar. Dei, ch. 2.

# le bien du mal même. Et il veut que nous adorions sa puissance & sa sagesse dans le partage qu'il fait du monde entre ceux qui le gouvernent. « Soyez soumis, nous dit le premier de se Apôtres 1, à toute puissance humais ne, à cause de Dieu, « (c'est-à-dire, par des motifs de respect & d'amour pour lui.) Soyez soumis au Roi, comme à celui qui a l'autorité suprême, & aux Gouverneurs, comme étant envoyés de lui... parce que

#### ARTICLE II.

» c'est la volonté de Dieu.

Il en doit connoître le titre essentiel & les conditions.

P. Cette premiére vérité qui sert de fondement à tout, nous conduit à une autre qui est d'une autre conséquence; car puisqu'il est certain que Dieu est la source du pouvoir des Rois, & que c'est son autorité qu'on respecte dans la leur, il faut qu'il ait eu de grands desseins en les plaçant si près de lui, & si fort au-dessus des autres hommes. Or c'est lui-même qui nous a manisesté ses pensées & ses conseils sur un point si essentiel, en nous declarant qu'il a choisi les Rois pour en faire ses Ministres, & qu'il les à établis en cette qualité dans son Royaume pour le gouverner en son nom, pour

Z Subjecti estore omni humanæ creaturæ, propter Deum, sive Regi, quasi præcellenti; sive Ducibus, tanquam ab eo minis .... quia sic cit voluntas Dei. 1. Pene II. v. 13. 14. & 15.

proteger le bien & pour punir le mal; pour rendre aux hommes toutes les assistances dont ils ont besoin, & pour les désendre contre tout

ce qui seroit capable de troubler leur repos,

en troublant l'ordre & la justice.

II. S. Paul est précis sur tous ces chess. Il appelle jusqu'à trois sois dans un même lieu les Princes, <sup>1</sup> Ministres de Dieu; & c'étoit le nom que le S. Esprit leur avoit déja donné dans le livre de la Sagesse <sup>2</sup>. Cet Apôtre leur met l'épée dans les mains de la part de Dieu <sup>3</sup>, & leur donne en son nom pouvoir de s'en servir contre tous les rebelles. Il les charge de la protection des gens de bien, & de toutes les vertus, & il leur désend de se rendre terribles à d'autres qu'aux méchans <sup>4</sup>.

III. Il les rend responsables de tout le mal qu'ils auront pu empêcher, & qu'ils auront laissé impuni, parce qu'ils ont en main toute l'autorité nécessaire pour le prévenir, son pour en faire le châtiment. Il leur soumet pour cela sait distinction tous les hommes 6: Et en les mettant ainsi au-dessus de tout ce qui est sur la terre, & leur consiant la pleine administration des choses temporelles, il les place immédiatement après lui, & leur communique une

<sup>1</sup> Dei enim Minister est tibi in bonum. Rom. 13. v. 4.

<sup>2</sup> Ministri Regni illius. Sap. VI. 5.

<sup>3</sup> Non sine causa gladium portat, Dei enim Minister est.

<sup>4</sup> Vindex in itam ei qui malum agit. Rom. c. 19. d. 4. 5 Ad vindictam malefactorum, laudem vero bonorum. 1. Petr. c. 2. v. 14.

<sup>6</sup> Omnis anima potestatibus subdita sit. Rom. c. 13.

Majesté qui n'est inférieure qu'à la sienne.

IV. C'est ce que disoit Tertullien au nom de tous les Chrétiens dont il ne faisoit que représenter les sentimens : « Nous sommes » pleins de respect pour l'Empereur 1, parce » que nous le regardons comme tenant le se->> cond rang après Dieu, comme ayant recu » de lui la souveraine autorité sur tout ce qui » est dans le monde, & comme n'étant auso dessous que de Dieu seul. Il est si élevé qu'il » n'a au-dessus de lui que le Ciel. 2 Nous fa-» vons que c'est le Seigneur qui l'a mis par sa » volonté & par son choix dans une place si >> éminente 3. Et c'est pour cela que nous nous » intéressons à sa conservation, & que nous » offrons pour lui nos priéres au Dieu éternel » & véritable, de qui seul il dépend 4, à l'é->> gard de qui il eft le second, & après qui il est o le premier.

12

8

te

21

8

n

fa

ta

q

II

di

CC

u

le

la

2

V. Mais à quelles conditions Dieu l'a-t-il rendu si grand ? Nous venons de l'entendre. C'est le tître même original de sa Souveraineté, qui lui apprend à quelles conditions elle lui est donnée. Il est établi Roi pour être le Ministre

2 Ideo magnus est quia cœlo minor est. Tert. Apolog. cb. 30. p. 30. B.

3 Quem necesse est suscipiamus, & eum quem Domimus noster elegit. Apol. Ep. 33.

J Qui per Deum tantus eft. Ajol. ch. 16.

dum, & quidquid est à Deo consecutum, & solo Deo minorem. Tertull. ad Scapulam pag. 86. Edit. Rigalt. A.

A Nos pro salute Imperatorum Deum invocamus æternum, Deum verum, Deum vivum, in cujus solius potestate sum, à quo sunt secundi, post quem primi. Apolicie 30. A.

D'UN PRINCE. I. Part. 17 de Dieu; il regne pour lui obéir le premier, & pour le faire obéir par tous les autres; il est chargé de l'exécution de ses ordres, & il n'a un pouvoir sans limites que pour donner à son zele & à sa fidelité une étendue sans reserve.

VI. Ses devoirs sont mesurés par la puissance. Tous les prétextes qui pourroient excuser sa négligence lui sont ôtés; les obstacles qui arrêteroient une autorité bornée, ne sont qu'une occasion d'exercer la sienne. Il peut joindre à la parole & à l'exemple les recompenses & les châtimens. Il peut couvrir d'ignominie le vice, & mettre en honneur la vertu. Il est maître de tout ce que craignent ou espérent les hommes en cette vie, & c'est parce qu'il est maître de tout, qu'il est obligé de rendre compte de tout au Souverain dont il n'est que le Ministre.

VII. Dieu n'a pas prétendu lui confier son autorité pour la laisser inutile, ou pour souffrir qu'il en abuse. Il n'a pas eu dessein de flater & de nourrir son orgueil, en lui procurant le moyen de servir tout le monde. Il l'a associé à son regne, qui est un regne de justice, de fagesse, de clemence & de bonté. Il a partagé avec lui les foins de sa Providence, qui est attentive à tout, & qui ne neglige rien. Il le considere de près, puisqu'il l'a placé immédiatement sous son thrône, pour examiner sa conduite & son administration. Il voit s'il usurpe pour lui une autorité dont il n'a que le dépôt & l'usage; s'il affecte de se mettre à la place de son maître; s'il arrête & s'il borne à sa personne les honneurs qu'on lui rend; s'il oublie qu'il ne régne que par commission & pour un tems; s'il separe la gloire attachée au ministere qui lui est consié, du travail & du soin qui en doivent être l'essentiel & le sonds; s'il renonce au titre sondamental de sa Souverainneté, en resusant d'obéir à Dieu, & de lui soumettre tout le monde; s'il se dégrade & s'il se réduit à la condition honteuse d'un serviteur ingrat & insidele, en tournant contre son Seigneur le pouvoir qu'il ne tient que de lui, & en s'esserçant de conserver par la revolte une grandeur dont l'obéissance étoit le premier stre,

qu

61)

fo

ef

DO

Sa

pr

CE

fr

VIII. Il importe infiniment à un Prince, de bien approfondir les vérités qui sont toutes comprifes dans ce peu de paroles : « Les Prin->> ces sont les Ministres de Dieu 1, établis >> pour cette raison unique & essentielle, qu'ils » soient ses serviteurs ». Il n'y a rien deplus facré ni de plus inviolable que la volonté de Dieu dans l'institution des choses. C'est cette volonté qui est leur origine & leur tître. C'est elle qui fait la loi de leur être & de leur état. C'est le dessein qu'il a eu en formant les creatures, qui est leur destination & leur regle, C'est donc un prodige contraire à tout ordre, qu'un Prince qui prétend regner sans être fidele à Dieu, sans connoître ses volontés, sans les suivre, sans les faire respecter par les autres, lui qui n'étoit Prince que pour être le plus zelé Ministre de Dieu, le mieux instruit de sa loi, le plus jaloux de son autorité, le plus appli-

<sup>2</sup> Ministri enim Dei sunt in hoc ipsum servientes. Rom. 13.

p'un PRINCE. I. Part. 19 qué à le faire obéir, & le plus inexorable quand

en y manqueroit.

IX. La patience de Dieu diffimule quelquefois long-tems une telle perfidie; mais ce qui est caché dans l'avenir n'en est pas moins réel pour être differé, & ce que nous lisons dans la Sagesse contre les Princes qui n'ont pas compris d'où venoit leur autorité, & à quelles conditions ils l'avoient reçue, doit remplir de frayeur tous ceux en qui la foi n'est pas éteinte. « Ecoutez Rois 1, & comprenez, apprenez, » Juges de la terre, prêtez l'oreille, o vous qui » tenez les peuples sous votre empire, & qui » yous plaisez à voir les nations nombreuses. » qui vous sont soumises. C'est Dieu qui vous » a donné la puissance. Votre force vient du » Très haut (voilà l'origine de l'autorité souveraine) qui vous demandera compte de vos » œuvres, & qui pénétrera le fond de vos » pensées, parce qu'étant les Ministres de son » Royanme ( voilà le titre effentiel de l'autorité souveraine, & le caractere qui en est inseparable) » vous n'avez pas jugé selon les regles » de la justice, & que vous n'avez pas mar-» ché selon les volontés de Dieu. Il se montre-

<sup>1</sup> Audite, Reges, & intelligite, discite, Judices finium terræ, præbete aures vos qui continetis multitudinem, & placetis vobis in turbis Nationum, quoniam data est à Domino potestas vobis, & virtus ab Altissimo, qui interrogabit opera vestra, & cogitationes scrutabitur, quoniam cum essetis Ministri Regni illius, non rectè judicastis nec custodistis legem justitiæ, neque secundum voluntatem Dei ambulastis. Horrendè & citò apparebit vobis, quoniam judicium durissimum his qui præsunt set. Exiguo enim conceditur misericordia; potentes autem potenter tormenta patientur. Sap. ch. 6. v. 2 O seq.

ra bien-tôt à vous d'une manière terrible; car ceux qui commandent éprouveront le plus sévere. On aura pitié des petits & des soibles; mais les puissans seront puissamment tourmentés ». Ils devoient être justes & sideles à proportion de ce qu'ils étoient puissans, puisque c'étoit pour la justice & pour la vertu que Dieu les avoit établis. Ils seront punis selon l'étendue de leur pouvoir, & ils seront traités en Princes dans le châtiment, parce qu'ils n'étoient Princes que pour être serviteurs de Dieu avec une pleine liberté.

Le

car

ftr

pe

bli

Pr

ple

ch

ce

in

X. Nous n'examinons maintenant qu'une partie d'un pouvoir si étendu, parce que nous nous bornons au gouvernement temporel; mais il étoit absolument nécessaire que le Princesse bien instruit d'abord de l'origine de son autorité, & des conditions auxquelles elle lui est accordée, ce qu'il n'a pu apprendre que de Dien même dans ses Ecritures; tous les raisonnemens humains étant trop incertains & trop soibles, pour servir de sondement à des vérités

dont dépendent toutes les autres,



#### CHAPITRE III.

Le Prince doit se regarder comme étant à la République, & non à soi-même, & comme chargé de représenter la conduite de Dieu par la sienne,

#### ARTICLE I.

Le Prince doit se regarder comme étant à la République.

I. C Es deux vérités sont des suites naturelles de celles qu'on vient d'établir; car il est visible que le Prince étant le Ministre de Dieu pour le bien du peuple, c'est au peuple que Dieu le donne, & c'est au bien public qu'il est destiné: il est visible aussi, que le Prince tenant la place de Dieu à l'égard du peuple, puisqu'il est revêtu de son pouvoir, & chargé du ministere extérieur de sa providence, il doit representer dans sa conduite celle de Dieu même, qui veut régner par lui. Mais il est nécessaire que des vérités d'une si grande importance soient considérées de plus près, & traitées séparément, Je commence par la première.

II. Plus on examine tout ce que l'Ecriture nous apprend de l'autorité des Rois, plus on reconnoît que Dieu ne la leur donne que pour le bien des peuples, C'est pour rendre justice, pour empêcher les violences, pour conserve l'égalité & la paix; c'est pour recompenser le vertu, & pour punir le vice; c'est pour déser dre l'Etat contre les ennemis du dehors, à pour le rendre heureux au-dedans. Tout ce est répété en mille manières dans les Live saints; mais S. Paul en a fait comme l'abres dans ce peu de paroles; car Le Prince est le Ministre de Dieu pour votre bien »; & ilya compris tout ce qui est répandu dans les Etit tures sur cette matière.

1

nti

Et

rir

celu

con

rit.

qu'e

qui

cto

VO

V

ne

out

quar

Min

ordr

ensi

e p

Evêc

lle

On c

k que ses to

me .

17

i.de C

senec.

puit.

III. C'est donc la même chose, d'être à République & d'être Roi; d'être pour le peup & d'être Souverain. On est né pour les autres, dès qu'on est né pour leur commander; parce qu'on ne leur doit commander que pour leur être utile. C'est le fondement & comme la bal de l'état des Princes, de n'être pas à eux : c'elle caractere même de leur grandeur, d'être cons crés au bien public. Il en est d'eux comme la lumière, qui n'est placée dans un lieu em nent, que pour se répandre par tout. Ceseroi leur faire injure, que de les renfermer dans le bornes étroites d'un intérêt personnel. Ilsratreroient dans l'obscurité d'une condition prive s'ils avoient des vues moins étendues que tou leurs Etats. Ils sont à tous, parce que tout les est confié. Ils ne sont plus à eux-mêmes, par ce qu'il n'est pas possible de les séparer du corp dont ils sont l'ame & l'esprit. Ils se sont unish République si étroitement, qu'on ne peut plus discerner ce qui est à eux, de ce qui est à elle

I Dei Ministerest tibi in bonum. Rom. XIII. 3.

D'UN PRINCE. I. Part. 23 l'on trouveroit plutôt une différence d'intérêt entre 1 la tête & le corps, qu'entre le Prince & Etat.

IV. C'est ce que représentoit à un jeune rince chargé de tout le poids de l'Empire, relui qui avoit eu soin de l'instruire, & qui conservoit encore quelque autorité sur son esprit. 2 Ce n'est pas pour vous, lui disoit-il, qu'est la République, c'est vous au contraire qui êtes pour elle; & il ajoutoit dans un aure lieu, 3 que dès l'instant que l'Empereur s'étoit consacré à la conduite de l'univers, il voit dû s'oublier pour toujours.

V. La droite raison conduit là. Il ne faut que considérer ce qu'un Prince doit à l'Etat, sour en conclure qu'il s'y doit entier : mais pand on est assuré par l'Ecriture, qu'il est le Ministre de Dieu pour le gouverner sous ses ordres, on découvre d'une maniere encore plus ensible, qu'il n'est tout ce qu'il est, que pour

e peuple dont Dieu lui donne le foin.

VI. Le ministere ecclésiastique consié à un swèque, est capable d'éclaireir cette vérité, si elle est encore couverte de quelques nuages. On convient qu'un Evêque est tout à son Eglise, à qu'il lui doit rapporter tous ses talens, tous ses travaux, toute sa vie. On le regarde comme indigne de sa place, s'il s'occupe de ses

2 Non Rempublicam tuam esse, sed te Reipublicæ, senec. Ibid. Ep. 4.
3 Ex quo se Cæsar orbi terrarum dedicavit, sibi eri-

<sup>1</sup> Tu caput Reipublicæ es, illa corpus tuum. Senec. L.

<sup>3</sup> Ex quo se Cæsar orbi terrarum dedicavit, sibi eripuit. Senec. ad Polybium, C. 26.

#### 14 INSTITUTION

plaisirs, de ses intérêts particuliers, de tout autre soin que de celui de son troupeau. On ne peut souffrir qu'il s'attribue les biens de l'Eglise comme s'ils étoient à lui. Tout le monde se souvient alors qu'il n'en a que l'administration : & plus il veut être maître de tout, sans être utile, plus on le considére comme un homme qui a oublié son état & ses devoirs.

VII. D'où vient cette lumiere si pure & s certaine, qui forme dans l'esprit de tous les parriculiers, des jugemens si exacts sur la conduite d'un Evêque? Elle vient de ce que tout le monde sait qu'un Evêque est le Ministre de Dieu pour le bien de son Eglise. Ce principe est la source de toutes les conséquences légitmes qu'on tire contre lui, s'il oublie sa commission & l'unique fin de son autorité. Mais le principe est le même à l'égard du Prince. Il est le Ministre de Dieu pour le bien de l'Etat, comme l'Evêque l'est pour le bien de l'Eglise. S'il vient donc à perdre de vue le motif unique & fondamental de son autorité; s'il n'a que de l'indifférence pour le peuple; s'il détourne ses soins & son attention à d'autres objets; s'il se persuade que tout est fait pour lui, & que tout doit servir de matiere à son ambition, à son luxe, à ses délices; s'il est blesse même par la seule idée qu'il soit à la République, & qu'il se doive tout à elle, comme si cette idée si glorieuse pour les Rois, avoit pour lui quelque chose de deshonorant: que veut-il qu'on pense de lui? Que croit-il être? Et quel dessein peut-il attribuer à Dieu, qui soit digne de sa sagesse & de sabonté, quand il s'a mis sur le thrône?

VIII. N'avons-nous pas vu que c'étoit 1 pour l'amour des Peuples que Dieu établissoit les Rois? Des Princes nés dans l'infidélité n'ont-ils pas rendu temoignage à cette vérité? Et ontils eu d'eux-mêmes une autre idée, finon qu'ils étoient à leurs peuples , & que leur grandeur confistoit à les rendre heureux ? Seroit-il possible que des Princes nés dans le Christianisme fillent consister la leur dans le contraire, & qu'ils la bornassent à une vaine magnificence, & à une domination stérile, dont le peuple sentît plutôt le poids que le fruit ? Je n'examine pas, si les exemples d'un tel aveuglement sont fréquens. Je me contente d'avertir, que la tentation de separer l'éclat de la Majesté, des soins continuels du ministere, est très-grande & trèsséduisante; que tous les hommes sont naturellement portés à se rendre le centre de tout; que les Rois sont plus exposés que les autres àce danger, parce que tout leur cede, & que tout les fait souvenir qu'ils sont les maîtres; & que l'extrême dépendance où l'on est d'une seule de leurs paroles, les respects, les complaisances, souvent les flateries de tous ceux qui les environnent, les portent aisément à croire, que tout est fait pour eux; & qu'ils n'ont d'autres devoirs que ceux-qu'il leur plaît de s'imposer.

<sup>1</sup> L. 3. des Rois, Chap. 10. v. 9. L. 2. des Paralip. Chap. 2. v. 11. & Chap. 9. v. 8.

#### ARTICLE II.

Le Prince est chargé de représenter la conduit de Dieu par la sienne.

I. Un Prince fortement persuadé qu'il est chargé de représenter dans sa conduite celle de Dieu même, a des pensées bien differentes, Il a pénétré tout le fond de cette important vérité, qu'il est le Ministre de Dieu: &il. compris qu'il est donc envoyé vers les hommes pour le rendre visible dans sa personne; que c'el sur lui que Dieu se décharge des soins entrieurs & connus de sa Providence; qu'il lui sai part de la Majesté & de sa puissance, pour le mettre en état de le représenter aux yeur de peuple; & que c'est i sur son thrône même qu'il le fait asseoir, pour annoncer delà ses ordres, & lui attirer les respects de tout le monde, par une conduite qui mérite d'être attribuée à Dies même, 2 qui veut bien qu'on le connoisse pat son Lieutenant, & qu'on juge de lui par son Ministre.

II. Il sait que le plus auguste caractère de la Divinité 3 est de n'avoir besoin de rien, & de ne rien commander que pour l'utilité de ceur qui lui obéissent : & quoique ce privilege ne

r Sit Dominus Deus tuus benedictus, qui voluit u ordinare super thronum suum. 2. Paral. IX. 8.

<sup>2.</sup> Regem Domini Dei tui. Ibid.

Mihil Deus jubet quod sibi prosit, sed illi cui juba. Ideo verus est Dominus, qui servo non indiget. S. August. Ep. 1,8, ad Marcellin. n. 6.

D'UN PRINCE. I. Part. puisse être communiqué à la créature, il s'efforce d'imiter le premier trait de la grandeur de Dieu, en se proposant de ne régner que pour le bien des autres, & de n'ordonner que ce qui sera utile à ses sujets.

III. Il ne trouve rien dans son élevation de plus honorable que d'être exposé à la vue de tous les hommes, 1 pour leur donner par sa clemence, sa justice, son application à tout bien, quelque legere idée du Dieu invisible, qui conduit en secret toutes choses. Il s'estime heureux d'avoir reçu de lui une puissance égale à son zele pour sa gloire : & il se console des dangers où sa condition l'expose, par l'avantage qu'il a de pouvoir obéir à Dieu avec plus d'étendue que tous les particuliers, dont le pouvoir borné ne laisse presque à leur vertu que des desirs.

IV. Il comprend que c'est à lui à justifier la providence, en corrigeant tout ce qu'il semble que Dieu dissimule; en tirant les foibles de l'oppression, & faisant cesser le scandale qu'une telle iniquité formoit dans l'esprit de plusieurs; en cherchant le mérite & la vertu dans les tenébres, où il semble que Dieu les air cachés; en se hâtant de punir l'injustice & l'orgueil des personnes puissantes, dont le châtiment differé jusqu'après cette vie, feroit douter aux foibles si Dieu est aussi attentif aux choses humaines que

nous devons le croire.

V. Il desire de conduire les hommes par les

<sup>1</sup> Deus providentiæ suæ quamdam imaginem tribuit (in Regibus) proindéque summi Regis amicus est, qui hic eadem cum illo appellatione gaudet, nisi nomen smentiatur, Sinef. de Regno ad Arcad. Imper. p. 8.

fagesse suprême qui préside à tout, mais quiest peu connue de ceux qui ne jugent que des choses sensibles, à moins qu'elle ne se rende, pour ainsi dire, plus familière & plus accessible, en se manifestant à eux par le Prince, qu'elle instruit en secret, pour le rendre son interpréte public. Ils s'élevent par lui jusqu'à elle, Ils montent jusqu'au thrône de Dieu par celui du Prince. Ils discernent sans peine, qu'un gouvernement si éloigné des passions & des soiblesses humaines ne peut venir de l'homme seul; & ils sont conduits à la Religion par leur intést même & leur reconnoissance.

VI. Je ne sai ce que peuvent penser de ceci des Princes peu accoutumés à ces vérités : mais il me semble qu'ils devroient être inconsolebles de ne les avoir pas connues, & d'avoir ignoré par consequent tout ce qu'il y avoit de grand & d'auguste dans leur état. Quel reproche en effet n'auroit-on pas droit de leur faire, d'avoirs indignement soutenu le caractère d'Envoyé & de Ministre du Seigneur; d'avoir représentés infidelement la sagesse & la bonté infinies du Souverain qui les avoit commis à sa place; d'avoir excité tant de plaintes & de murmures contre sa Providence, eux qui étoient charges de la justifier & de lui attirer les respects & la confiance de tout le monde; d'avoir fait perit les enfans à la vue du pere, par l'épée même qu'il leur avoit donnée pour les protéger?

VII. Un jeune Prince ne peut trop appréhender des accusations si justes, & il doitécouter avec grande attention ce que lui dit un des plus illustres Peres de l'Eglise: 1 « Respectez votre pourpre: reconnoissez le grand mystère de Dieu dans votre personne. Il gouverne par lui-même les choses celestes: il partage celles de la terre avec vous: tenez donc sa place à l'égard de vos sujets, & représentez leur sa conduite par la votre.

#### CHAPITRE IV.

Quel jugement le Prince doit porter de son élevation & de sa grandeur.

I. I L en connoît 2 l'origine, & les conditions qui y sont attachées. Il en a tiré les principales consequences, en se regardant comme devoué au bien public, & chargé de représenter la conduite de Dieu par la sienne. Il s'agit maintenant de comparer son élevation & sa grandeur avec lui-même, & d'examiner ce qu'elle a de réel par rapport à lui. Mais dans cet examen je ne comprens pas la pompe extérieure, & tout ce qui contribue au dehors à rendre vénérable la souveraineté qui vient de Dieu seul. C'est elle - même, dans ce qu'elle a de plus divin & de plus indépendant des hommes, que le Prince considere ici. C'est par rap-

I Ci-devant Ch. II. & III.

r Imperatores, purpuram revereamini. Cognoscite quantum id sit quod vestræ sidei commissium est; quantumque circa vos mysterium. Supera solius Dei sunt; infera autem, vestra etiam sunt. Subditis vestris deos vos præbete. S. Greg. Naz. orat. 27. p. 471.

port à cette élevation qui le met au-dessus de tout, immédiatement après Dieu, & qui le rend une 's seconde Majesté, qui ne céde qu'à la premiere, qu'il a dessein de s'examiner, pour juger sainement de ce qu'elle a de réel à son

égard.

II. Dès que le Prince entre dans cette recherche, il decouvre que cette grandeur lui est étrangere, c'est-à-dire qu'il n'en est pas la source, qu'elle lui est seulement prêtée, & qu'elle lui est comme appliquée par le dehors, sans pouvoir jamais lui appartenir en propre, parce que la souveraineté dans sa source n'appartient qu'à Dieu seul, qui est essentiellement le Seigneur du Ciel & de la Terre, & qui ne peut céder à un autre son droit, qu'en lui cédant la gloire de la Divinité, & le privilege de la création; ce qui est impossible.

III. Ainsi le Prince se trouve également sormis à Dieu avec tout le reste des hommes. Il est comme le moindre d'entr'eux, dépendant en tout de sa suprême puissance; & il éprouve qu'il demeure absolument le même par rapport à son être intérieur & véritable, quoiqu'il ait sur les autres une autorité qui ne convient qu'à lui

feul.

IV. Il se regarde dès-lors comme n'étant Roi que par emprunt & par commission à l'égard de Dieu, dont il exerce la jurisdiction jusqu'à ce qu'il lui plaise de la révoquer. Il se compare à un Officier, deputé par son Souverain pour le représenter dans un jour de cérémonie, & qui sait

<sup>1</sup> Religio fecundæ Majestatis. Tertull. Apol. sap. 35.

bien que son maître ne lui a point cédé sa place, en l'honorant d'une sonction passagere.

V. Il unit dans son esprit la double idée de ce qu'il est dans l'intérieur, & de ce qu'il exerce au dehors. Il soutient devant ses sujets le caractère auguste de Souverain, parce qu'il en est chargé; & il conserve la modestie d'un sujet devant le Roi de tous les Princes. Il commande & il obéit : il ne commande même que par obéissance; & il comprend, que plus il est élevé au-dessus des hommes, moins son élévation lui appartient, puisqu'il n'a de son fond que ce qui est naturel à tous les hommes.

VI. Il sait 'qu'il est né dans les mêmes soiblesses que les autres; qu'il a eu dans son enfance besoin des mêmes soins; qu'il aura une sin commune; que la Royauté l'a laissé intérieurement tel que ceux qui ne sont pas Rois, & qu'il la quittera comme ceux qui ne l'ont jamais eue; qu'elle est donc pour lui un état étranger, & qu'il se tromperoit, s'il jugeoit de soi-même & de son véritable sond, par une chose qui en est absolument séparée.

VII. Cette premiere Réflexion conduit le Prince à une autre qui en est la suite. Il connoît, sans avoir besoin d'en être averti, que la souveraineté ne donne par elle-même aucun

r Sum quidem & ego mortalis homo, similis omnibus, & ex genere terreni illius, qui prior factus est, & in ventre matris figuratus sum caro. Et ego natus accepi communem aerem, & primam vocem similem omnibus emisi plorans. In involumentis nutritus sum, & curis magnis: nemo enim ex Regibus aliud habuit nativitatis initium. Unus ergo introitus est omnibus ad vitam, & similis exitus. Sap. VII. 1. & seq.

avantage personnel d'esprit ou de corps: qu'esse la n'est point la même chose que le mérite; qu'esse n'est point inseparable de la sagesse & de la vertu; qu'esse n'est le remede d'aucun désaut; qu'esse servau contraire souvent à les multiplier, & à les rendre publics; & que la grandeur qui sieve un Prince au-dessus des hommes, le laisse quelques ois fort au-dessous de plusieurs d'entre eux, s'il n'est élevé que par sa place, & n'est

grand que par son pouvoir.

VIII. Il est vrai que <sup>2</sup> c'est une chose honteuse, & qui tient du prodige, qu'on soit le premier par le rang, & après beaucoup d'autres par le mérite: car l'ordre naturel demande que ees deux sortes de prééminences soient unies, & que la tête qui domine au reste du corps, soit le siège de la raison: mais ce qui devroit être, n'est pas toujours; & rien n'est plus nécessaire à un Prince, que de se bien précautionner contre cette erreur, qui, toute grossière qu'elle est, a séduit une infinité de Souverains, qui ont conclu de ce qu'ils étoient Rois, qu'ils méritoient de l'être: & qu'aucuns de leurs sujets ne pouvoient être plus sages qu'eux, puisqu'ils leur étoient tous soumis.

IX. Mais quand la souveraine puissance donneroit le mérite aussi-bien que l'autorité, combien dure-t-elle? Qu'est-elle quand le Prince est mort? 3 Qui peut demêler les cendres d'un

<sup>1</sup> Non tu de illis es, qui dignitates virtutes putant. S. Bernard. L. 2. de Conjider. C.7.

<sup>2</sup> Monstruosa res, gradus summus & animus infimus. S. Bernard. L. 2. de Consider. C. 7.

<sup>3</sup> Dele fucum fugacis honoris hujus, & malè colorais

D'UN PRINCE. I. Part. homme qui a régné long-tems, de celles d'un esclave ? Le tombeau confond & égale toutes les distinctions qui ont paru pendant quelques momens si réelles. L'oubli ajoute encore quelque chose à la mort; & ceux qui viennent dans un autre siécle, ignorent souvent les noms de ceux

qui ont été les maîtres de leurs ayeux.

X. Qu'est-ce donc que le petit nombre d'années pendant lesquelles on a été appellé Roi, pas rapport à tout le tems où l'on ne l'est plus ? Quelle proportion peut avoir un regne de quelques jours avec une éternité immense, où l'on est degradé, & puni même séverement de l'abus qu'on a fait d'une souveraineté si courte par l'exercice, & si durable par le compte qu'on en doit rendre? Qu'un Prince, que l'ambition n'a pas corrompu, compare donc à loisir ce qu'il est pour toujours, avec une puissance qu'il ne sauroit retenir que pendant quelques années. Qu'il ne confonde pas son intérêt éternel avec une administration qui lui sera ôtée. Qu'il comprenne bien le malheur de ceux qui s'incorporent tellement la Royauté, qu'ils ne se considérent jamais qu'avec elle, & qui ne font pas réflexion que le regne le plus long & le plus heureux, quand il seroit austi étendu que l'Univers, n'est qu'un point en comparaison de l'abime immense de l'éternité, où toutes les dignités se perdent, & où l'usage seul qu'on en a fait subsiste toujours.

XI. On se consoleroit de la durée si courre de la Royauté, si elle offroit un moyen plus sûr &

nitorem gloriæ, ut nude nudum consideres. S. Bernard. L. 2. de Confider. C. 9.

plus facile que les autres conditions, pour arriver au véritable bonheur. Mais il n'y en a point au contraire qui expose à tant de périls, qui sournissent plus d'occasions à la cupidité, qui soit d'un accès plus difficile à la vertu, qui paroisse mettre plus d'obstacles à l'Evangile, & qui soit plus environnée de seducteurs, & en même tems plus destituée de tout secours. On le verra clairement dans la suite, & la triste expérience de presque tous les Princes, en est une preuve

trop publique & trop manifeste.

XII. Celui donc qui seroit le maître d'accepter ou de refuser la Royauté, & à qui la Providence n'imposeroit pas la nécessité, ou par la naissance, ou par une voie aussi certaine que la naissance, de monter sur le thrône, seroit fort sage de mettre en délibération s'il y monteroit. Il remoigneroit par-là qu'il seroit instruit des devoirs, & par consequent des dangers d'un Souverain. Il feroit paroître un esprit plus grand & plus élevé que la grandeur même, ou, pour parler plus juste, que l'ambition qui la desire; &il prouveroit qu'il en seroit digne, par la crainte même de ne l'être pas, & d'y succomber. Des hommes qui n'avoient qu'une sagesse humaine, ont été capables de ces réflexions. Ils n'ont rien vu dans la souveraine puissance qui les éblouit; & dans le tems même que l'Empire leur étoit offert, ils n'y trouvoient rien de plus véritablement grand, que les dangers qui les intimidoient, & que les devoirs qui passoient leurs forces.

XIII. L'Histoire nous a conservé sur cela deux exemples mémorables. L'un est de l'Em-

D'UN PRINCE. I. Part. 34 pereur Tacite, & l'autre de l'Empereur Probe : tous deux véritablement dignes de commander, & tous deux ayant eu une extrême peine à accepter le commandement. Voici en peu de mots ce qui regarde le premier. 1 Le Senat & l'armée s'étant déferé mutuellement pendant fix mois entiers, l'honneur de donner un fuccesseur à Aurelien, parce qu'on pensoit à faire un bon choix, & qu'on craignoit de s'y tromper, le Senat jetta enfin les yeux sur Tacite, le premier 2 & le plus illustre de son Corps. Il n'y avoit jamais eu de circonstances plus flateuses pour un particulier, & jamais la vocation à l'Empire n'avoit paru plus légitime. Tacite néanmoins n'en fut pas touché, & les regîtres publics nous apprennent, qu'il répondit ainsi aux Senateurs qui l'avoient choisi d'une commune voix: 4 « Je m'étonne que vous pen-» siez à mettre à la place d'Aurelien, l'un des » plus grands Princes que nous ayons eu, un » homme âgé, & qui remplit à peine les fonc-» tions de Sénateur. Considérez avec plus de » réflexion quel homme vous tirez de son cabi-» net, & à quel âge, pour l'exposer à toutes » les suites du commandement, dont la prin-

<sup>1</sup> Quod rarum & difficile suit, Senatus Populusque Romanus perpessus est ut Imperatorem per sex menses, dum bonus quæritur, Respublica non haberet. Vopisc. in vit. Taciti, p. 284.

<sup>2</sup> Il étoit, primæ sententiæ consularis.

<sup>3</sup> Vopiscus assure qu'il copie les Regitres même du Senat. 4 Miror vos, P. C. in locum Aureliani, fortissimi Imperatoris, senem velle principem facere. Vix munia Senatûs implemus. Videte diligentiùs quam ætatem de cubiculis atque umbrà in pruinas æstusque mittatis. p. 284.

>> cipale est de marcher à la tête des armées >> Tout le Senar lui représenta, 1 que c'étoit à son esprit & à sa prudence que l'Empire étoit confié; & que c'étoit son mérite qu'on choisisfoit, & non fon corps. Mais comme il perfiftoit dans son refus, qui alloit jetter la Republique dans un extrême danger, un des plus 2 sensés & des plus éloquens Senateurs lui fit voir, combien les raisons d'accepter l'Empire étoient superieures à celles qui le lui faisoient refuser; & il l'obligea de se soumettre à une élection qu'on étoit bien relolu de ne pas changer. Tacite y consentit enfin, & il ajouta : cc 3 Je n'ai donc >> plus desormais qu'à donner tous mes soins, >> & à faire tous mes efforts pour répondre à vo-

>> tre attente, par des conseils dignes de vous >> & d'un Empereur, fi je ne puis la remplir » par des actions de valeur & de courage ».

XIV. Probe fut aussi moderé & aussi sage, Il s'oppola, autant qu'il put, à l'inclination & aux instances de l'armée, 'qui le declara Empereur. 4 cc Vous faites, dit-il aux troupes, un mau->> vais choix, qui ne vous convient, ni à vous >> ni à moi. Vous ne connoissez ni votre bien.

1 Quis melius quam senex imperat? Imperatorem te, non militem facimus. Tu jube, milites pugnent. Animum tuum, non corpus eligimus. Ibid.

2 Il avoit été Consul, & il s'appelloit Metius Falconius Nicomachus. Son discours étoit rapporté dans les Re-

gitres publics.

3 Curabo, enitar, efficiam, ne vobis defint, si non fortia facta, at saltem vobis atque Imperatore digna con-

filia. p. 285.

4 Non vobis expedit, milites: non mecum bene agitis. Ego enim vobis blandiri non possum. Vopisci in vit. Probi. pag. 291.

D'UN PRINCE. I. Part. ni mon caractère. Je suis ennemi des fla-» teries & des complaisances, & je n'en aurai » point pour vous ». Cétoit un moyen sur pour rallentir l'ardeur des soldats que de leur parler ainsi, & c'étoit même s'exposer à la convertir en indignation contre lui; mais il la craignoit moins que leur zele, & nous ne pouvons douter que ce qu'il écrivit à un principal 1 Officier de l'Empire, ne contienne ses véritables sentimens : « 2 Je n'ai jamais desiré, lui dit-» il, la place où je suis. Je n'y suis monté qu'à » regret, & je n'y demeure que parce que j'y » suis forcé par la crainte de jetter la Republi-» que dans de nouveaux périls, & de m'y ex-» pofer moi-même. »

XV. Ces grands hommes jugeoient plus sainement de la souveraine puissance que beaucoup de Princes, qui en craignent moins les périls, parce qu'ils les connoissent moins. Ils avoient moins d'ambition & plus de lumières, & ils savoient que la plus pressante & la plus efficace raison qui puisse porter un homme de bien à accepter le Gouvernement, est le desir d'être utile à la Republique, & la crainte de la laisser

tomber dans de mauvailes mains.

XVI. C'est ce que le Prince doit estimer dans la grandeur, & qui doit la lui rendre precieuse. Il est mis par elle en état de devenir le Protecteur de la Republique; d'y établir beaucoup de biens; d'y remedier à beaucoup de

1 A Capiton, Préfet du Prétoire.

<sup>2</sup> Imperium nunquam optavi, & invitus accepi. Deponete mihi rem invidiosissimam non licet. Ivid. pag. 291.

maux; de donner le mouvement & la vie à un grand Empire; d'y faire fleurir la justice & les loix; d'y mettre en honneur la probité & la vertu; d'y exciter le travail & l'industrie; d'y faire régner la paix & l'abondance. Il se trouve heureux en ce sens, d'avoir été choisi par la Providence divine pour être le canal & le principe de tant de biens; & il se console de ses peines, & de ses dangers mêmes, par l'esperance d'être utile à une infinité de personnes, & beaucoup plus par la joie de l'avoir été.

XVII. Mais il distingue toujours son état de celui des autres; & dans le tems même qu'il les rend heureux par sa sage conduite, il ne croit point l'être précisément parce qu'il est grand, ni même parce qu'il use bien de sa grandeur pour les autres; mais parce qu'il l'est intérieurement dans le fond de son cœur, où il saut toujours revenir, pour juger sainement de tout.

les bons Princes régnent long-tems, & sur

>> plusieurs peuples : mais cette utilité regarde >> plutôt les peuples que les Rois. 2 Et lorsque

>> Dieu en donne à la terre, qui ont toutes les >> qualités nécessaires pour bien régner, c'est

aux Empires plutôt qu'aux Princes que Dieu

» fait misericorde.

XVIII. Cela ne signifie pas que le mérite d'un Prince qui fait un saint usage de son auto-

2 In hâc ergo terrâ regnum bonorum non tam illis

præstatur, quam rebus humanis. Ibid.

<sup>1</sup> Utile est ut boni longè latéque diu regnent: neque hoc tam ipsis qu'am illis utile est quibus regnant.. S. August. L. 4. de Civit. Dei. Cap. 3.

p'UN PRINCE. I. Part. 39 rité, ne soittrès grand aux yeux de Dieu: mais alors même son autorité, & le bon usage qu'il en fait, ont plus de rapport aux peuples qu'à luimême; & c'est parce qu'il est bien persuadé que toute sa grandeur est pour les autres, qu'il a tant de mérite à s'en bien servir.

XIX. Voilà sur quoi un jeune Prince doit former ses idées sur son élévation & sa grandeur, pour les rendre justes, & pour n'être pas entraîné par les faux préjugés de la plûpart des hommes, qui n'admirent dans un Souverain que son pouvoir & son indépendance; qui le croyent heureux, parce qu'il est le maître de tous les objets que la concupiscence desire; & qui pensent eux-mêmes, ou qui veulent lui persuader, que la grandeur est son état naturel, & qu'elle a mis autant de distinction entre lui & eux, qu'elle en a mis entre sa place & la leur.



### CHAPITRE V.

Quel jugement le Prince doit porter de l'éclat extérieur de la grandeur.

### ARTICLE L.

Le Prince doit juger sainement de l'éclat extérieur de sa grandeur.

I. C Omme il doit vivre au milieu de cet éclat, & qu'il en sera toujours comme environné, il est pour lui d'une extrême conséquence, de savoir quelle en est la sin, & quel en doit être l'usage: autrement il se remplira de beaucoup d'erreurs populaires, & il quittera le sentier qui devoit le conduire à une solide gloire, pour suivre, par de sausses routes, une vaine idée de splendeur & de majesté, qui s'évanouira quand il croira la saisir, & qui ne lui laissera que la consusion de s'être trompé.

II. L'éclat extérieur de la grandeur comprend deux choses: les honneurs ou les respects, & la magnificence. Celle-ci dépend du Prince, & l'autre de ses sujets. Il importe d'approsondir l'une & l'autre, & pour éviter la consusion, il est

bon de les considérer séparément.



## ARTICLE II.

Quel jugement il doit porter des honneurs & des respects qui lui sont dûs.

I. Il est certain que le respect & la vénération sont justement dûs aux Princes. <sup>1</sup> C'est Dieu qu'ils représentent; c'est son autorité dont ils sont revêtus; c'est lui qui les a placés sur nos têtes, & ce seroit manquer de respect pour lui-même, que de resuser un hommage sincere & prosond à ce qu'il leur a communiqué de sa

majesté.

II. Toutes les raisons qui prouvent que l'autorité des Princes est nécessaire pour conserver la tranquilité & la paix, & que sans elle tout retomberoit dans la confusion & le désordre, sont aussi des preuves de l'obligation où l'on est de la respecter par des motifs de justice & de reconnoissance. C'est le premier tribut qu'on lui doir pour les bons offices qu'on en reçoit & qu'on en attend; & il est visible, qu'une autorité qui ne seroit pas respectée selon toute l'étendue de son pouvoir, ou deviendroit absolument inutile, ou seroit très limitée dans les bons essets qui en doivent suivre.

III. Mais plus il est certain que les respects les plus profonds sont dûs à l'autorité, parce qu'elle vient de Dieu, & qu'elle est toute destinée au bien public; plus il est évident qu'ils ont

<sup>1</sup> Nos judicium Dei suspicimus in Imperatoribus, qui gentibus illos præsecit. Id in eis scimus esse quod Deus voluit. Tertull. Apolog. c. 32.

plus de rapport à la place qu'occupe le Prince; qu'à la personne. Ils sont une suite naturelle de sa grandeur, & il en faut par conséquent juger comme de la grandeur même. Ils ne donnent comme elle, rien d'intérieur & de personnel. Ils ne sont point liés necessairement au mérite, & n'en sont point une preuve. Ils laissent tous les défauts, & n'en peuvent changer aucun; & s'ils trouvent le Prince destitué de quelques qualités essentielles, ils n'en sont point le supplement.

IV. Dès lors il est évident que le Prince se tromperoit, s'il vouloit s'attribuer à soi-même. un honneur qui n'est dû qu'à l'autorité, & s'il croyoit mériter tout ce que mérite sa place. Ce sont deux choses très-differentes que son caractère & sa personne. L'un est sacré & divin; mais l'autre peut en être fort indigne, & il faut qu'un Prince se mette bien avant dans l'esprit, que Dieu, en lui communiquant une autorité qu'il veut qu'on respecte, n'a point prétendu flater sa vanité 1, ni fournir une matière à son orgueil: mais qu'il a voulu que le Prince craignit de deshonorer par sa conduite une autorité si respectable, & qu'il s'efforçat de mériter par ses actions, le même honneur qui est dû à son caractère.

V. C'est en esset une puissante exhortation pour un Prince qui a du sentiment & de la noblesse, que les respects qu'on lui rend. Il se trouveroit honteux de les recevoir, sans s'essor-

<sup>1</sup> Non vult te facere superbum Christus. S. August. Enarrat. in Psal. 125. n. 7.

rer d'en être digne. Il les regarderoit alors comme un reproche public de sa conduite: & il ne pourroit se consoler, s'il étoit convaincu que tous les respects vont à sa place & à son autorité,

& qu'aucun ne s'adresse à lui.

VI. Il sait bien néanmoins, que malgré ses efforts, il demeure au-dessous des témoignages de vénération qu'il reçoit de toutes les personnes qui lui sont soumises, & en qui souvent le mérite & la vertu sont dans un degré plus éminent que dans lui-même 1: & cette réslexion le retient en secret, de peur qu'il ne se livre à la vaine joie d'être l'objet des respects de tous. Il voit avec une espece de consusion, des personnes d'une haute vertu abaissées à ses pieds; & il ne s'enyvre pas d'un honneur, qui seroit quelquesois plus justement dû à celui qui le rend, qu'à celui qui le reçoit, s'il s'agissoit de le régler par le mérite, & non par le rang.

VII. Car il y a des Grandeurs naturelles; & il y en a d'autres d'institution. Les unes sont des qualités réelles de l'esprit ou du cœur; telles que la prudence & la bonté: les autres sont des distinctions d'autorité & de rang; telles que la qualité de Roi & celle de Prince. Il est dû à toutes de l'honneur: mais il n'est pas dû à toutes de l'estime. L'honneur & l'estime s'unissent, quand il s'agit des Grandeurs naturelles; mais l'honneur demeure separé de l'estime, quand il ne s'agit que des Grandeurs d'institution.

r Ordinavit sic Deus Ecclesiam suam, ut omnis potestas ordinata in seculo, habeat honorem, & aliquando à melioribus. S. August. Enarrat. in Psal. 1252 n. 7.

VIII. Il est juste d'honorer l'autorité & d'y être soumis; mais il n'est pas juste qu'un Prince exige l'estime par le titre seul de l'autorité. Ce seroit alors confondre des choses très-différentes. Quand le Prince aura des vertus estimables, je l'estimerai; mais quand il se contentera d'avoir de l'autorité, je respecterai le pouvoir que Dieu lui a donné, & je lui resuserai mon estime.

IX. Il faut qu'il unisse les deux Grandeurs, la naturelle, & celle d'institution, pour m'obliger à unir à son égard le respect & l'estime; & il doit comprendre que, comme ce seroit une solie que de lui disputer la souveraine puissance, en prétendant avoir plus de mérite que lui, il commettroit de son côté une grande injustice, s'il prétendoit avoir plus de droit qu'un autre à l'approbation & aux louanges,

parce qu'il est souverain.

X. Il est donc nécessaire qu'un Prince qui a de la justesse d'esprit & du discernement, sépare bien l'honneur qu'on lui doit toujours, de celui qu'on lui peut resuser sans être injuste; & qu'il distingue bien aussi les moyens de se faire rendre l'un, & ceux de mériter l'autre. Si on lui manque de respect, son autorité, à qui il est dû, lui met en main les moyens de se le faire rendre, & de punir quiconque resuse de se soumettre. La puissance alors venge le mepris de la puissance, & la force vient au secours de la grandeur: mais ce seroit abuser des choses, & consondre des moyens tout-à-sait séparés, si l'on vouloit employer la force pour se faire estimer. C'est au mérite seul qu'un tel honneur est dû,

D'UN PRINCE. I. Part. 45 & la puissance feroit d'inutiles efforts pour l'obtenir.

ARTICLE III.

Quel jugement il doit porter de la magnificence qui accompagne la grandeur.

I. Il en est de même de la magnificence, que tant de Princes tâchent de substituer au vrai mérite. Elle peut être propre à attirer une considération extérieure; mais elle ne peut tenir lieu d'aucune qualité personnelle: tout son usage consiste à faire partie de l'éclat extérieur de la grandeur; & elle ne devient digne de louanges, que lorsqu'elle est conduite par la raison.

II. On ne peut réduire ce qu'on entend par magnificence à une idée bien précise, parce que la magnificence s'étend à beaucoup de choses de différente nature : mais il me semble qu'on peut la diviser en deux especes ; dont la premiere comprend ce qui contribue à l'autorité & à la sûreté des Rois; & l'autre, tout ce qui sert à la splendeur & à la pompe. Les Officiers du Prince & de la Couronne, une Garde nombreuse, des Troupes entretenues & placées à propos pour le besoin, font partie de la magnificence de la premiere espece. Les Palais, les riches ameublemens, l'amas de plusieurs choses rares & de grand prix, une grande dépense, une Cour brillante & nombreuse, entrent dans la magnificence de la seconde espece, qui est toute pour l'éclat & pour l'appareil.

III. Il n'y a point de matière qu'il importe plus au Prince de bien connoître: mais ce seroit IV. On ne peut nier que la grandeur des Princes temporels n'ait besoin d'une magnificence qui comprenne tout ce qui est nécessaire à leur sûreté & à leur autorité, & qui s'étende même jusqu'à la splendeur & à l'éclat. Ils régnent sur tout ce qui est visible, & ils ont en leur pouvoir tous les objets qui frappent les sens. Ce seroit donc leur ôter la marque de leur empire, que de ne leur pas accorder une partie de ce qui reséve d'eux, & ce seroit consondre la Puissance avec le ministère Ecclésiastique, dont l'autorité est indépendante de l'éclat extérieur, parce qu'elle est toute spirituelle, & que son objet est au-dessus des sens.

V. Il importe au bien public que le Roi soit le centre de l'Etat, & qu'il attire de tous côtés le respect & l'admiration de ses sujets. Quelquesuns n'ont pas besoin de la majesté extérieure qui l'environne, pour reconnoître celle que Dieu lui a donnée; mais plusieurs ne connoissent rien de grand, que ce qui l'est à leurs yeux. Ils n'admirent que ce qu'admire la cupidité; & ils veulent voir dans leur Prince l'image de la seule sélicité, & de la seule grandeur qu'ils desirent: sans cela il ne leur paroît point élevé au-dessus d'eux, parce qu'ils n'ont point d'autre idée de l'élévation; & ce seroit presque dégrader le Prince D'UN PRINCE. I. Part. 47 que de lui ôter tout l'appareil qui les éblouit.

VI. Mais le Prince qui le conserve à cause d'eux, ne doit pas être dans leur erreur. Il ne doit trouver aucun bien solide pour lui dans une magnificence qu'il lui est désendu d'aimer, & qui ne peut être excusée, que par la soiblesse de ceux qui en ont besoin, & par l'impuissance de conserver par d'autres voies le respect dû à l'autorité souveraine.

VII. Au milieu de la pompe & du faste, il doit s'affermir dans l'amour de la modération, & même de la simplicité; s'affliger en secret de ce qu'il ne lui est pas permis de rejetter un importun appareil, qui le gêne; trouver l'état d'une personne privée plus heureux en cela que le sien, parce qu'il est moins exposé à l'orgueil; porter, comme Esther, avec une secrete consusion, tout ce qui ne sert qu'à faire paroître la souveraine puissance plus redoutable & plus sière, & retrancher de la magnificence tout ce qui n'est pas absolument nécessaire pour maintenir l'autorité.

VIII. Car il n'est pas vrai que celle-ci dépende autant de l'autre qu'on le pense, & qu'on ne puisse diminuer l'une, sans donner atteinte à l'autre. Les Princes qui ont un solide mérite, savent remplacer en mille manières ce qu'ils paroissent perdre, en retranchant quelque chose du faste & de l'éclat extérieur. Ils se font respecter par leur sage conduite, beaucoup plus surement que par leurs dépenses. Ils s'attachent les peuples par la consiance & par l'amour, bien plus étroitement que par la vaine admiration d'une magnificence peu nécessaire; & ils se-

roient même très-fâchés qu'on parlât plus de le beauté de leurs palais & de leurs richesses, que de leur mérite personnel, de leur justice, de leur humanité, & de leur application à rendre

heureux tous ceux qui leur obéissent.

IX. Un feul exemple prouvera ce que je dis, Jamais Prince ne fut plus respecté, ni mieur obéi qu'Auguste. On bâtit dans presque toutes les Provinces de l'Empire des villes en son honneur. On passa même jusqu'à lui élever des autels pendant sa vie, par une Idolâtrie très-criminelle; cependant il n'y eut jamais de Prince plus éloigné du faste & d'une vaine oftentation de grandeur. 1 cc Il se contenta, pendant plus » de quarante ans, d'une seule chambre, qu'il » occupoit également l'hyver & l'été. 2 Ses >> meubles étoient si simples & si modestes, que » des particuliers, peu d'années après, ne s'en >> seroient pas contentés. Il ne portoit point » d'habits que ceux que Livie sa femme, la >> sœur & sa fille avoient filés & mis en œuvre. >> 3 Il mangeoit très peu, & des viandes très >> communes. 4 Et à peine buvoit-il du vin ». Voilà la magnificence de celui qui commandoit

1 Per annos amplius quadraginta eodem cubiculo hyeme & Rate mansit. Invit. August. Suet. Cap. 71.

2 Instrumenti ejus & suppellectilis parcimonia apparet etiam nunc residuis lectis arque mensis, quorum pleraque vix privatæ elegantiæ fint. Veste usus est ab uxore, & sorore, & filia neptibusque confecta. Ibid.

Cap. 73.
3 Cibi minimi erat, atque vulgaris ferè. Secundarium panem, & pisciculos minutos & caseum bubulum manu pressum. & ficus virides biferas maxime appe-

tebat. Cap. 76.

4 Vini quoque natura parcissimus erat, Cap. 77.

d'UNPRINCE. I. Part. 49 à tout l'Univers, & dont les hommes, par un amour & une reconnoillance portés jusqu'à l'excès, avoient fait un Dieu.

X. Je ne m'étonne pas après cela , de ce que dit un grand homme à l'Empereur Arcade que jamais l'Empire Romain n'avoir été dans un plus grand éclat, que lorsque ses Princes n'en affectoient aucun, qu'ils commandoient euxmêmes les armées, souffroient les mêmes farigues que le soldat, vivolent dans une grande fimplicité, n'avoient rien dans leurs habits que de modeste, comme on le voir encore par leurs Statues, que les enfans, dit cet Auteur, trouvent maintenant ridicules; mais que, depuis que les Empereurs avoient cru se faire confidérer par l'éclat de l'or & de la pourpre, & par une magnificence purement extérieure, 2 ils avoient autant perdu de leur véritable grandeur, qu'ils s'étoient efforcés d'en avoir une superficielle.

XI. C'est en esset une suite nécessaire de l'erreur où tombent les Princes sur ce qui seroit capable de les rendre véritablement grands, qu'ils le negligent, pour y substituer des choses qui n'ont qu'une vaine apparence de grandeur; qui conviennent autant aux mauvais Princes qu'aux bons, que les mauvais portent plus loin que les

r Quonam tempore Romanas res melius sese habuisse putas? Num ex quo purpurati & inaurati estis? An potius tunc, cum exercitibus præsiciebantur homines in propatulo vitam agentes, sole adusti, reliquoque in cultu sine ullo artificio simplices; non tragicum timorem spirantes, sed laconicis pileis tecti, quos in statuis pueri spectantes derident. Synes. p. 16.

<sup>1</sup> Quantum Imperatoribus superbi atque arrogantis cultus accessit, tantumdem decessit veritatis. Ibid. p.

autres, dont l'argent est le prix, & qui sont une source continuelle de nouvelles dépenses.

XII. On ne prend ainsi le change que par foiblesse, & parce qu'on sent bien qu'il est plus aile d'éblouir par une magnificence qui ne coûte rien au Prince, mais leulement à ses sujets, que de soutenir par un mérite universel la Majesté de la souveraine puissance. On metà la place de l'intérieur, qui est pauvre & mise rable, un dehors chargé de clinquant, qu'on espere qui le couvrira; & l'on substitue à la réalité, une décoration qui trompe le Prince, mais qui ne trompe gueres que lui. Quiconque est véritablement digne de conduire les peuples, doit-avoir honte de devoir son autorité à ces foibles ressources: & il doit avoir toujours presente à l'esprit cette maxime d'un des plus grands Empereurs qu'ayent eu les Romains; que 1 c'est la vertu & le courage, & non la magnif. cence extérieure, qui donne du poids & de la dignité aux Souverains.

1 Non multum ir signibus aut ad apparatum regium auri & serici deputabat, dicers; Imperium in virtute esse, non in decore. Alex. Sever. dans la vie qu'en a fait Lan pride. p. 215.



### CHAPITRE VI.

L'une des plus essentielles qualités d'un Prince est de bien connoître les hommes.

L. A Près les reflexions que le Prince a faites fur la puissance que Dieu lui a donnée, & sur ce qui en est la suite & l'appareil, il doit tourner les yeux vers ceux à qui Dieu l'a donné pour les conduire. Il ne peut le faire avec sagesse, sans les bien connoître; & son regne ne sera qu'une suite de fautes & d'égaremens, s'il néglige une science, qui est, à proprement parler, celle des Rois, qui doit faire l'étude de toure leur vie, & qui, après beaucoup de reslexions & d'expériences, demeure toujours très-imparsaite.

II. Quand on n'auroit que des troupeaux à conduire, on ne pourroit le faire avec succès, sans en connoître les inclinations naturelles & les besoins; sans être attentif à ce qui peut leur nuire ou leur être utile; sans étudier les manieres de les gouverner qui réussissent le mieux; & sans prositer de ce qu'on découvre tous les jours, ou de leurs maladies, ou des remedes. Combien donc est-il plus juste qu'un Prince, chargé de la conduite des hommes, donne tous ses soins à les bien connoître, asin qu'il ne les gouverne pas au hazard; qu'il n'employe à leur égard que la raison & l'intelligence, qu'il entre dans tous leurs véritables besoins, qu'il satisfasse leurs justès inclinations, qu'il conserve ce qu'ils

ont de bon, & qu'il s'oppose à ce qu'ils ont d'in

juste?

III. Croiroit-on qu'un Pasteur, à qui l'on n'auroit consié que quelques brebis, s'acquirteroit de son devoir en ne consultant que ses volontés, & en n'employant que la force? Comment donc peut-on penser qu'un Prince n'ait qu'à commander ce qui lui plaira, & à soutenir ses commandemens par la force, & qu'il ne faille pour regner qu'être absolu?

IV. Il faut avoir une idée bien basse de la Royauté, pour la borner à la seule puissance, & pour en exclure la raison. Y a-t-il un Pere, qui ne se trouvât deshonoré, si l'on le croyoit incapable de conduire sa famille avec sagesse? Voudroit-on consier une ville, ses loix, son commerce, sa liberté, sa sureté, a un homme sans intelligence? Et quelle témérité par consequent n'est-ce point de se charger d'un grand Etat où il y a des millions d'hommes, sans sâcher d'approsondir ce qu'ils sont, & de connoître par-là ce qu'on leur doit?

voir ce qui est capable de remuer les hommes, de les attirer, de les attacher, de les remplir d'admiration, afin d'avoir à leur égard tout ce qui produit de tels essets. Il veut être instruit de ce qu'ils attendent de celui qui les conduit asin de ne pas manquer à leur attente. Il examine pourquoi il est de leur intérêt de se soumettre à lui, asin de menager cet intérêt même, pour rendre leur soumission plus sûre &

V. Un bon Prince desire avec ardeur de sa-

plus constante. Il fait attention à tout ce qui les blesse, & qui les porte à la désiance, pour

D'UN PRINCE. I. Part.

l'éviter avec soin. Il discerne dans leurs inclinations & leurs desirs, ce qui est légitime, pour le leur accorder, & ce qui ne l'est pas pour s'y opposer, de peur d'entretenir, par une soible complaisance, des maux qu'il faut gué-

rir par la fermeté.

VI. Il s'applique sur toutes choses à bien connoître par quels moyens les esprits de tant de caracteres disserens peuvent être persuadés & réunis dans un même sentiment; par quelles insinuations on entre dans leur cœur; par quels remedes on guérit leurs prejugés; par quels degrés on établit la consiance; à quelles preuves on connoît qu'on est assez le maître pour établir tout le bien qu'on juge nécessaire; parce que c'est à cette fin que tendent tous les desseins & tous les projets d'un bon Roi, & que c'est pour cela qu'il examine de si près ceux qu'il a dessein de servir, en les rendant heureux: ce qui ne se peut, qu'en les rendant meilleurs.

VII. Outre ces raisons, qui sont pressantes & sans replique, le Prince est obligé de faire une étude particuliere des hommes, pour connoître leurs talens, leur mérite, leur capacité par rapport aux emplois. C'est à lui à les choisir & à les placer : c'est sur lui que retombent toutes les suites d'un mauvais choix : c'est à lui que le compte en sera demandé : & comment le Prince se conduira-t-il dans un choix si difficile, s'il ignore ce qui est nécessaire dans chaque emploi; s'il ne peut être juge des qualités de celui à qui il le consie; s'il se laisse éblouir par de sausses apparences; s'il se sait

aider dans cette dangereuse fonction par des personnes peu éclairées ou infideles, à qui mal-

à-propos il a donné sa confiance?

VIII. Comment le Prince demêlera-t-il un mérite extraordinaire, mais caché, d'un mérite médiocre qu'on lui vante? Comment saurat-il ce que c'est que mérite dans chaque état, s'il n'en a lui-même un universel? Et comment l'aura-t-il acquis, s'il ignore celui des autres, & les moyens qu'ils ont employés pour l'acquerir?

IX. Comment jugera-t-il de plusieurs qualités qui se trouvent dans un même sujet, dont les unes sont bonnes & les autres mauvaises, pour marquer à cet homme une place où il sera utile, & ne sera pas dangereux? Comment au contraire resusera-t-il un emploi à un homme sage & reglé, mais trop soible pour résister aux périls dont cet emploi est environné? Comment saura-t-il se déterminer, en donnant chaque place, par le point véritablement décisse, sans se laisser jamais éblouir par d'autres qualités, excellentes à la vérité, mais plus propres à un autre emploi?

X. Qui ne voit par cette legere idée que je propose ici, & qui n'est rien en comparaison de la chose même, que le Prince est exposé à tomber dans un million de surprises, s'il ne sait ce que sont, & ce que valent les hommes; s'il ne peut les comparer avec les emplois; s'il ne sait balancer leurs bonnes qualités par les mauvaises; & s'il n'est capable de prevoir ce que l'occasion & les penchans naturels causeront d'affoiblissement, dans des personnes qu'il ne doit

pas exposer?

D'UN PRINCE. I. Part.

Mais ce qui rend la connoissance des hommes infiniment plus nécessaire au Prince que tout ce que je viens de dire, est l'intérêt qu'il y a lui-même: car il ne peut éviter de traiter avec eux, de partager avec eux son autorité, de les admettre dans sa consiance & dans ses conseils. Et il est pour lui de la derniere consequence de bien connoître ceux à qui il se sie, & sur qui il se décharge d'une partie de son autorité: car s'il se trompe dans ce premier choix, il sera trompé dans tout le reste.

XII. Il aura inutilement de bonnes intentions, elles demeureront toujours sans effet. Il desirera en vain de connoître la vérité, elle n'approchera jamais de lui. Il ignorera toujours ce qu'il est, & ce qu'est son Royaume, ce qu'est le mérite, ce qui est digne de son attention & de récompense. Il ne sera Roi qu'en idée, & gouverné en esset. Sa puissance ne servira qu'à le rendre odieux, & elle sera bien plus à ses Mi-

nistres qu'à lui.

XIII. Il n'y a donc point de plus grand danger pour lui, & dont les suites soient plus sans remede, que de n'avoir pas les yeux assez perçans pour aller jusqu'aux plus prosondes retraites du cœur de l'homme, & pour y découvrir tout le contraire de ce que l'artisse montre sur la surface.

XIV. Il ya des caracteres qui paroissent voisins, quoique très-differens. Le vice imite souvent la vertu, & quelquesois même il en a

r Vitia nobis sub nomine virtutum obrepunt: in his magno periculo erratur: his certas notas imprime. Senec. Epist. 45.

plus les dehors, parce qu'il en a plus besoin; & qu'il y est plus attentif. Il faut y regarder de bien près, & y être fort habile, pour ne s'y pas meprendre, & sur-tout dans les Cours des Princes, où à la vérité tout le monde se connoît assez, mais où tout le monde affecte de se cacher au Prince, par des apparences dont il se contente presque toujours.

XV. Il doit donner toute son attention à demêler le vrai d'avec le faux, la fausse modestie de la vraie, la fausse simplicité de celle qui est sincere & naturelle, le faux desintéressement de celui qui a des racines dans le cœur, la fausse probité de celle qui est établie sur de sermes principes, la fausse piété de celle qui est solide & éclairée.

XVI. Car il n'y a point de vertus plus fausses, que celles qui ont tout, excepté la vérité, & qui ne sont attentives qu'à la vraisemblance. Il n'y a point d'hommes plus dangereux, que ceux qui veulent tromper par l'apparence du bien. Il n'y en a point de plus corrompus, ni de plus infideles, parce qu'il n'y en a point qui méprisent plus la vertu & leur conscience, & qui par consequent soient moins retenus par les puissans motifs qui agissent sur les autres hommes.

XVII. Un particulier a peu d'intérêt à examiner severement, si l'on est ce qu'on paroît être. Il doit même éviter de soupçonner, qu'un extérieur sage & modeste cache un cœur disserent, parce que Dieu ne l'a pas chargé d'approfondir un mystere qu'il s'est reservé: mais le Prince est dans l'obligation de ne s'arrêter pas

D'UN PRINCE. I. Part. 57 à la surface, parce qu'il est dans l'obligation d'éviter d'être trompé, & qu'il ne le sauroit être plus dangereusement, qu'en donnant sa confiance à l'imposture pensant la donner à la sincérité.

XVIII. C'est pour tout l'Etat qu'il est sur la défiance; c'est par amour pour son peuple qu'il est timide & tremblant. Ce seroit une erreur, dont tout son Royaume porteroit la peine, & dont Dieu lui demanderoit compte, s'il ne prenoit toutes les mesures de prudence pour l'éviter. Le vice démasqué l'allarme moins ; sa condamnation est marquée sur son front. Le vice mêlé de quelques vertus ne lui donne aussi aucune inquiétude, parce qu'il paroît peu attentif à se cacher: mais une probité qui semble parfaite le met en peur, non qu'il ne desire qu'elle soit tout ce qu'elle paroît, mais parce qu'il craint quelque embuche, & qu'elle l'avertit d'être sur ses gardes : car il est rare qu'à la Cour la vertu soit pure, & qu'elle soit sans dessein. Il est rare qu'on vante au Prince celle qu'il ne connoît pas par lui-même, sans avoir des vues; & s'il n'est capable d'en juger que sur les apparences & par des récits, il en sera toujours mauvais juge.

### CHAPITRE VII.

Défauts que le Prince doit éviter, pour ne pas se tromper dans la connoissance des hommes.

I. C Ette connoissance est pleine de difficultés, comme on a pu le conjecturer par ce qui vient d'être dit, & comme on en sera convaintu par le Chapitre suivant: mais les préjugés dont les hommes sont remplis, & les Princes plus que les autres, y mettent des obstacles plus insurmontables que les difficultés.

II. Le premier vient de la malignité, sur-tout quand elle est soutenue par un esprit qui a quelque penétration & quelque lumiere. Tout le bien alors est suspect à un Prince défiant, qui connoît peu la vertu, & qui en a peu d'expérience. De peur d'être trompé par une fausse apparence, il repousse même la vérité. Il croit toujours voir ce qui n'est pas visible. Il cherche tout ce qui ne paroît point. Il trouve des vraiisemblances dans son propre cœur, qui justifient tous les soupçons qu'il forme contre celui d'un autre. Il ne peut penser qu'on soit capable de faire le bien pour le bien même. Il est ingenieux à substituer de mauvais motifs aux actions les plus innocentes. Il prend pour fimplicité le jugement favorable que les autres en portent; & il croit ses lumieres supérieures à celles du vulgaite, à proportion de ce qu'il pense avoir réusti à decouvrir ce qu'on lui cachoit.

D'UN PRINCE. I. Part. 59

MI. Comment un homme ainsi disposé connoîtra-t-ille mérite, & ceux qui en ont? Faudra-t-il renoncer aux apparences de la vertu,
pour lui persuader qu'on en a la vérité? Est-ce
que la vertu même n'est qu'un nom, & qu'elle
n'a rien de réel? Mais alors que veut-il qu'on
pense de lui? Et à quoi aboutissent tous ses
soins, pour n'être pas trompé, puisqu'il ne peut
éviter de l'être; tout ce qui ne paroîtra pas mauvais, l'étant encore plus que le reste, puisque
l'hypocrisse y sera jointe? Et d'ailleurs que peuton choisir, où tout est corrompu? Et quel succès peut-on attendre d'une précaution qui se
termine à tout rejetter?

IV. Il est visible que la défiance portée jusqu'à cet excès, conduit aux mêmes inconveniens qu'une imprudence aveugle, puisqu'elle ôte le discernement du vrai & du faux, du vice & de la vertu, du mérite & de l'hypocrisse, & qu'elle confond tout en prétendant tout discerner.

V. Un Prince bien intentionné n'examine pas ce qui est bon & vertueux, par la crainte de le trouver. Il le cherche au contraire par le desir & l'espérance d'y réussir, & quand il le rencontre, il sait bien quel en est le prix. C'est par une estime sincere du mérite qu'il craint de s'y meprendre; & il ne se desse avec tant de soin de ce qui n'en a que l'apparence, que parce qu'il sait en quoi consiste la vérité.

VI. 1 C'est donc à la vertu qu'il appartient de

<sup>1</sup> Improbitas neque virtutem, neque seipsam unquam cognoscit. Virtus verò, quum naturæ temporis experientia accesserit, & sui ipsius & improbitatis cognitionem consequetur. Plato L. 3. de Rep. p. 408.

connoître la vertu. Le vice ne la connoît point, & il ne se connoît pas soi-même. C'est à la lumiere à juger des tenebres, & à la sagesse à discerner l'imprudence. Tout le savoir des personnes qui ne sont instruites que par leur malignité, n'est que bassesse & tenebres. Ils s'applaudissent mutuellement quand ils sont ensemble, & qu'ils encherissent sur les soupçons les uns des autres, en calomniant la vertu; mais quand ils parlent devant des hommes qui ont de la probité & de la lumiere, ils passent dans leur esprit pour des insensés & des aveugles, à qui la justice est inconnue, & qui attribuent aux autres les criminelles dispositions de leur cœur.

VII. Un sage Payen a fait avant nous toutes ces resléxions. Ce sont ses expressions dont je me suis servi, & je crois devoir ajouter ce qu'il dit encore sur cette matiere, parce qu'il est sont propre à l'éclaircir. 2 Il seroit à propos, dit ce grand homme, que dans un Etat bien reglé, ceux qui en auroient la conduite sussent agés, & en même terns très-vertueux, asin qu'ils con-

r Versutus ille & suspicax, qui & multa injuste agit ipse, & qui vaser ac sapiens putatur, quando cum suis similibus versatur, ingenii acritate, & prudenti perspicacitate valere creditur, sua in se exempla respiciens. Quando autem cum bonis & senioribus resilli est, satuus prorsus apparet, importune & præter rem dissidens, & candidam morum simplicitatem ignorans, quippe cujus nulla in se habeat exempla. Idem. ibid.

<sup>2</sup> Consentaneum est judicem non esse juvenem, sed senem, qui serò quæ & qualis sit injustitia didicerir: qui non propriam in se ipso sit expertus, sed qui alienam in aliorum animis longo tempore explorarit & attente, & qui scientia potitis quæ sit hujus mali natura cognoscat Idem. sbid.

D'UN PRINCE. I. Part. 61 nussent par eux-mêmes le bien, & qu'ils ne fus-fent instruits du mal que par une longue expérience, qui les auroit forcés à le remarquer dans les autres. En cela, dit le même Auteur, ils seroient absolument differens des Médecins, qu'il faudroit choisir jeunes & d'une soible complexion, asin que, par leur propre expérience & une longue étude des maladies, ils devinssent plus habiles, & sussent plus appliqués à chercher les remédes.

VIII. La sagesse de ce Payen doit couvrir de honte ceux qui se croient habiles, parce qu'ils sont corrompus, & qui jugent de la probité des autres par la depravation de leur propre cœur. Un Prince qui seroit infecté de cette malheureuse disposition, très-ordinaire dans la Cour des Grands, ignoreroit toute sa vie ce que font les hommes, & il ne jugeroit bien tout au plus que de ceux qui lui ressembleroient. J'infiste beaucoup sur ce point, non-seulement parce qu'il est capital, mais aussi parce qu'il seroit ailé, sans cette précaution, de confondre un grand vice avec une grande vertu, & de porter un Prince à la malignité, en l'exhortant à bien examiner les hommes, & à bien approfondir leur mérite.

IX. Il y a dans plusieurs une sorte de désiance, disserente de celle qui a des racines dans la corruption du cœur, parce qu'elle ne vient que de

<sup>1</sup> Medici peritissimi, & ad artem præstandam aptissimi evaderent, si ab inéunte ætate, præter magistrorum institutionem, usum quoque artis maturè adhiberent, & ipsi naturà non omninò sanà essent, sed omnia morborum genera experirentur: neque enim corpus corpore curant, sed animi industrià. Inem. ibid. p. 408,

l'irresolution & des tenebres de l'esprit. Ils savent en général qu'ils peuvent être trompés; que
les dehors les plus specieux ne les doivent pas
rassurer; que ceux dont ils pourroient prendre
conseil ne sont pas incapables de les jetter dans
l'erreur, ou à dessein, ou par ignorance. Ils
demeurent ainsi slottans, & desireroient d'y demeurer toujours, s'il étoit possible: mais la nécessité des affaires les contraignant à se determiner, ils choisssent, par une espece de sort,
ce qui s'ossre à eux sans le connoître, aussi preparés à condamner leur choix qu'à le soutenir,
& ne sachant si c'est sur un homme de mérite,
ou sur un indigne qu'il est tombé.

X. De tels Princes font souvent injure à la vertu, en la rejettant, & honneur au vice, en le mettant en place; & ils les confondent toujours par une désiance égale, & par l'impusssance de les demêler. Il ne faut attendre de leur conduite ni fermeté, ni lumiere. Leur esprit demeurera ouvert à tous les soupçons, & à toutes les calomnies. On leur rendra très-facilement le mérite suspect: & comme la vertu est simple, & le vice plein d'artissices, quelque homme ambitieux & adroit se saissira d'un Prince soible & timide, & prendra hardiment sur lui toutes les décisions dont il verra son maître importuné.

XI. Un troisieme obstacle, aussi opposé à la connoissance des hommes que ceux que je viens de marquer, est la persuasion que tous les hommes sont à-peu-près semblables, & qu'il impor-

<sup>. 1</sup> Utrumque in vitio est, & omnibus credere & nulli. Sen. Ep. 3.

D'UN PRINCE. I. Part. 63 te peu par consequent d'examiner ce qu'ils sont, & quelle difference leurs qualités personnelles peuvent mettre entr'eux; parce que cette difference est peu de chose; qu'ils ont tous quelque bien & quelque mal dans une proportion assez égale; que les talens & les défauts sont mêlés dans tous, & qu'on a droit d'espérer qu'ils réussitiont également dans les emplois, comme on a sujet de craindre de tous qu'ils s'en acquittent mal.

XII. Par une suite de cette disposition, l'on estime & l'on méprise également tous les hommes; & l'on ne voit jamais de grandes raisons, ni pour les placer, ni pour les revoquer, parce qu'on ne se fie pas véritablement à eux, & qu'on se désie également des successeurs qu'on leur donneroit.

XIII. C'est par cet injuste préjugé que la plûpart des Princes se croient dispensés d'étudier les hommes avec soin, & qu'ils se tiennent en repos sur le choix qu'ils sont des uns plutôt que des autres, persuadés dans le sond, qu'après beaucoup de recherche, ils ne seroient pas mieux servis, & qu'ils se donneroient une peine inutile.

XIV. Mais quiconque sait la distance presqu'infinie qu'il y a souvent entre un homme & un homme pour l'Eglise, pour la Justice, pour la Guerre, pour les Finances; entre un homme digne de la consiance du Prince, & un homme qui en abuse; entre un homme zelé pour le bien public, & un homme qui en est ennemi: quiconque connoît ces disserences, peut juger de l'aveuglement d'un Souverain qui ne les con-

64 INSTITUTION noît pas, & des suites affreuses d'un tel aven-

glement.

XV. Mais on est conduit à cette malheureuse disposition par la paresse, qui est un quatriéme obstacle à la connoissance des hommes. Un Prince veut regner & être en repos. Il veut être le maître, & ne se donner aucun soin. Dès lors il est de son intérêt de se faire des maximes qui s'accordent avec l'amour de sa tranquillité; & il n'y en a aucune si commode pour son repos, que l'égalité du mérite & de l'imperséction des hommes. On peut fermer les yeux & les placer sans crainte, puisqu'ils ont tous les mêmes talens : on peut encore fermer les yeux, & les destituer, parce qu'ils ont tous les mêmes défauts. La volonté du Prince, où tout est égal, est la seule chose qui soit décisive : aller par-delà, c'est une vaine subtilité, & une inquiétude inutile.

XVI. L'expérience qui paroît justifier cette fausse maxime est un cinquieme obstacle. J'ai cru au commencement de mon regne, dit un Prince, qu'il falloit discerner les hommes & les bien connoître: mais l'usage m'a détrompé. Je n'ai connu personne qui valût beaucoup plus qu'un autre. Le tems a découvert dans tous des défauts cachés. J'ai appris de tous les mêmes choses, & reçu les mêmes plaintes, & souvent ceux que j'ai choisis presqu'au hazard, ont mieux réussi que les autres. C'est donc un travail trèsinfructueux que celui de vouloir tout approfondir. C'est l'erreur & la chimere des commen-

çans : l'usage les en desabusera.

XVII. Cela est vrai jusqu'à un certain point,

& le sera toujours, quand on ne cherchera le vrai mérite qu'à la Cour, & qu'on se contentera d'examiner les hommes sur le rapport de ses Ministres, & ses Ministres sur l'idée qu'on s'est fait dès l'enfance de ce qui est nécessaire aux places qu'ils occupent; mais quand le Prince aura de justes idées de tout, qu'il cherchera parmi les hommes tout ce qui en approche le plus; qu'il employera à cela un soin perseverant, comme on le dira dans la suite; il découvrira bientôt, qu'une expérience désectueuse n'étoit pas une regle, & qu'il y avoit dans son Royaume plus de véritable mérite qu'il ne pensoit.

VIII. Mais pour cela il faut avoir de l'élevation & de la grandeur dans l'esprit & les sentimens: car, où chercher ce qu'on ne connoît
point? Et comment le discerner quand on le
trouvera, si l'on n'en a aucune idée? C'est donc
un esprit borné & médiocre qui borne la connoissance des hommes, & qui met un obstacle
invincible au discernement qu'un Prince en doit
faire. Toutest court & limité pour celui qui l'est.
Il ne croit pas réel ce qu'il ne voit pas. Il trouve
tout égal, parce que ses yeux ne sont pas assez
clairvoyans pour observer des differences qui
leur échappent, & excepté le cercle étroit de ce
qui l'environne, tout le reste est consus pour lui,

XIX. L'indifférence pour le bien public, est un obstacle encore plus dangereux qu'un esprit médiocre & borné. Avec le plus excellent génie, on peut ignorer les hommes & leurs mérites, parce qu'on examine peu ce qui touche peu.

& se perd dans l'obscurité.

C'est l'amour de la Republique qui rend atten-

tifs à tout, ceux qui sont capables de la servit ou de lui nuire; c'est son intérêt qui agite le Prince, & qui le met en inquiétude; c'est pour elle qu'il desire de trouver du secours dans ceux qui partagent ses soins. Autrement il s'endort, & ne fait aucun usage de ses lumieres, & il compte pour perdu tout ce qui ne se termine

pas à lui-même.

XX. Enfin c'est la bassesse du cœur qui met un dernier obstacle à la connoissance des hommes. On se soucie peu qu'ils ayent ce qu'on n'a pas: on le craindroit même s'ils l'avoient; & l'on seroit plus capable de jalousie, si l'on étoit forcé de le voir, que de desir de le trouver. Ainsi l'on est bien aise de ne point tant examiner, & de laisser tous les hommes dans une espece d'oubli, qui ensevelisse les grandes qualités de quelques-uns, & qui cache la difference qu'elles mettroient entr'eux, & le Prince qui ne les a pas.

# CHAPITRE VIII.

Rien n'est plus difficile que de bien connoître les hommes.

I. C Ela seroit vrai, quand il ne s'agiroit que d'une connoissance qui se termineroit à l'esprit, & dont on ne seroit point obligé de faire usage: car dans les ouvrages de Dieu, il n'y a rien de plus grand que l'homme, qui contienne plus de merveilles, & qui cache par

D'UN PRINCE. I. Part. 67 consequent plus d'obscurités. Mais ce n'est point à une connoissance stérile de l'homme que le Prince doit se borner. Il est obligé d'entrer dans le détail, & d'appliquer ce qu'il sait. C'est pour la Republique, & non pour sa satisfaction, qu'il étudie ce nombre infini d'hommes qui lui sont confiés, dont il doit conduire les uns par les autres. C'est pour leur bien qu'il tâche d'entrer dans leurs plus secretes inclinations, & de découvrir les plus secrets ressorts qui les font agir, afin de marquer à chaque personne sa place; de donner de l'autorité à proportion du mérite ; de faire concourir le bien particulier au bien public; & de conduire tout l'Etat par un mouvement si reglé, que tout se lie & s'entretienne, & que la force des uns ne soit employée que pour l'utilité des autres.

II. Voilà le but du Prince, <sup>1</sup> & sans cela il vaudroit mieux qu'il dormît toute sa vie, comme dit S. Augustin, que de s'agiter beaucoup pour ne rien faire, & qu'au lieu de charger ses Ministres d'une infinité d'affaires qui les occupent jour & nuit, & qui retombent presque toutes sur le peuple, il les congediât, comme

inutiles au bien public.

III. Mais par quels moyens un seul homme connoîtra-t-il tout ce qu'il y a de bon & de mauvais dans tous ceux qui lui sont soumis? Par quelle lumiere percera-t-il ces prosondes re-

<sup>1</sup> Quid boni agitis in his tantis curis & laboribus vefiris, nisi ut benè sit hominibus? Si enim hoc non agitis, vel dormire satius est noctesque diesque, quam vigilare in laboribus publicis nulli utilitati hominum prosuturis. S. Augustin. Ep. 151. Nova Edit. ad Cacibanum. n. 14.

IV. Ce seroit un reméde, si l'on pouvoit reduire tous les caracteres des hommes à certains genres, & en faire au Prince une peinture exacte qui lui servit à les remarquer. Mais les caracteres sont infinis, & d'une telle variété, que les modeles qu'on en donneroit, n'égaleroient jamais les originaux, & ne serviroient même qu'à tromper celui qui seroit frappé de quelques traits qui paroîtroient semblables; mais qui seroient joints à beaucoup d'autres trèsdifferens.

V. Il peut arriver que l'homme de bien conferve quelque chose qui blesse, & qui ne donne pas de lui une idée avantageuse. Un excellent esprit n'a pas toujours l'air aussi humble & aussi modeste qu'il le faudroit. Une vertu sincere est quelquesois plus negligée & plus simple que celle qui n'en a que l'apparence. Au con-

r In animis hominum tantæ latebræ sunt, & tanti recessus, ut omnes suspiciosi, cum meritò culpentur, etiam laudari arbitrentur se debere quod cauti sint. S. Augustin. ibid. n. 4.

D'UN PRINCE. I. Part. 69 traire, un mérite très-superficiel peut être relevé par des manieres très-prevenantes; & un homme ambitieux, intéressé, entreprenant, peut cacher ce mauvais fond, sous des dehors qui feroient une partie du caractere contraire. Comment, en consultant quelques modeles dont on se sera rempli la memoire, découvrirat-on le mérite sous des apparences qui le cachent, & le vice sous une parure qui l'embellit?

VI. Les Princes ont ordinairement un goût fort exquis des manieres, & ils sont par là plus exposés que les autres à se tromper sur le fond. Ils sentent tout; mais ils ne voient pas toujours tout. Ils sont invités ou offensés par des choses qui le méritent, mais qui souvent ne sont pas ce qu'il y a de plus essentiel. Ils jugent promptement de ce qui est visible, & pour l'ordinaire le jugement qu'ils en portent est fort sûr; mais ce qui est visible est rarement decisif; & quand on a certaines qualités imposantes, on est facilement dispensé par eux d'une épreuve un peu severe.

VII. On dit en général aux Princes, qu'ils doivent se désier des personnes artificieuses & d'une prosonde dissimulation; mais en combien de manieres peut-on diversisser ce caractere? La naïveté & la candeur savent le couvrir dans les plus habiles. Ils mettent en apparence leur cœur sur leurs levres, pour le rendre plus inaccessible en esset; & plus ils ont d'esprit & de desseins, plus ils réussissent à cacher un absime

profond sous une surface innocente.

VIII. On avertit encore les Princes d'être en

garde contre les flateurs: mais il n'y a que ceux qui le sont grossierement qui soient decouverts: les autres sont instruits de la désiance où l'on est à leur égard, & ils évitent avec soin tout ce qui les feroit reconnoître. Plus ils sont ingenieux, plus ils sont seconds en artisces & en precautions: & le même dessein de se rendre maître de l'esprit du Prince par la flaterie, s'execute par cent moyens disserens.

IX. il en est de même de l'ambition & du desir de dominer. Devant un Prince jalour de son autorité, qui oseroit l'avouer? On se couvre d'un masque de modestie, d'éloignement des affaires, d'inclination pour la retraite, capable de tromper tout le monde; & pendant qu'on fait agir & parler differentes personnes, pour faire valoir ses talens & son mérite, ony ajoute de son côté la recommandation de l'humilité, qu'on espere qui sera plus puissante. La fausse probité, le faux zèle pour le bien public' sous un Prince qui n'a que de bonnes intentions, prennent mille figures pour le séduire: & quoique le mensonge ne soit pas toujours heureux, il réussit mieux ordinairement que la vérité, dont il emprunte le visage, & auquel il ajoute le fard.

X. Par quelle espece de prophétie le Prince lira-t-il dans les cœurs le contraire de ce qu'on lui montre; car c'est le nom que donne l'E-criture à cette lumiere supérieure, qui doit lui découvrir tout l'artifice qu'on emploie pour le tromper? Il faut, dit-elle, que le Roi soit

<sup>1</sup> Divinatio in labiis Regis, in judicio non errabit 05 ejus. Prov. XVI. 10.

XI. Comme le Prince étudie les hommes, tous ceux qui sont auprès de lui, ou qui ont quelques espérances, l'étudient aussi. Ils l'examinent encore plus attentivement qu'ils n'en sont examinés. Ils témoignent de l'aversion pour tout ce qu'il condamne. Ils paroissent ses approbateurs, pour en être approuvés; & parmi cette multitude d'hommes attentifs à le copier, rien n'est plus difficile que de discerner le signe de celui qui a des motifs plus sinceres.

XII. On observe principalement ses désiances & ses précautions, pour le tromper plus surmement par sa vigilance même. On sait sur quoi il est en garde, & on l'évite. On sait ce qu'il prend pour une preuve de mérite, & l'on s'en sait honneur: mais avec de sages menagemens; parce qu'on sait bien que le plus grand danger consiste à être découvert, & que rien n'est plus capable de tout découvrir que l'affectation.

I Pravum est cor omnium & inscrutabile: quis cognoscet illud? Jevem. XVII. 9.

r Sicut aqua profunda, sic consilium in corde viri: sed homo sapiens exhauriet illud. Prov. XX. 5.

XIII. Mais quand on supposeroit que perfonne n'a dessein de tromper le Prince; comment connoîtra-t-il des hommes qui ne se connoissent point eux-mêmes, & qui sont les premiers trompés sur leur sujet; qui pensent avoir
ce qu'ils n'ont point; qui se croyent propres à
des choses qui les passent; qui prennent leur
pensées pour leurs dispositions; qui jugent de
leur vertu par leurs idées, & qui se persuadent qu'ils sont capables de tour, parce qu'ils
me se rendent justice sur rien?

XIV. Sur quels fondemens pourra-t'il juger, que dans une place importante ils conserveront la probité qu'ils avoient dans une situation qui les exposoit moins? Combien y en a-t-il à qui l'élevation a fait perdre ce qu'ils avoient de vertu ? Combien paroissoient-ils moderés jusqu'à ce qu'ils sussent placés? L'espérance de l'être, tenoit toutes leurs autres passions en bride. Ils avoient un interêt principal qui suspendoit tous les autres ; ils ont paru ce qu'ils étoient, dès qu'ils ont eu la liberté de le montrer.

AV. Pour bien juger des hommes, il faut beaucoup moins les examiner par rapport à ce qu'ils font actuellement, que par rapport à ce qu'ils peuvent devenir : car il y a mille ressort dans leurs cœurs, qui n'agissent & ne se détendent que dans l'occasion. Une condition obscure tient toutes les passions comme engourdies, & l'on croiroit alors qu'elles sont éteintes, parce que rien ne les remue; mais dès que les choses qui en sont les objets ne sont plus à la même distance, & qu'elles commencent à s'approcher, c'est une chose étonnante combien les mêmes

D'UN PRINCE. I. Part. 73 mêmes hommes paroissent disserens, & combien on s'étoit trompé en jugeant qu'ils seroient toujours ce qu'ils avoient été plusieurs années.

XVI. Un simple homme, borné à un petit bien de campagne, & qui n'a pas la moindre pensée d'ambition, peut être conduit par degrés à en avoir une aussi grande qu'Alexandre. Il ne faut pour cela qu'étendre les bornes qui mettent à l'étroit sa cupidité, & qui ôtent toute vraisemblance à ses desirs. A mesure que son pouvoir s'augmentera, ses projets deviendront plus grands; & quand il aura obtenu un grand Empire, il ne pensera qu'à l'agrandir.

XVII. Ce n'est pas alors le cœur de cet homme qui est changé, ce n'est que sa fortune. Il étoit dans sa condition privée tout ce qu'il est sur le thrône. Il ne lui manquoit qu'un espace qui pût donner lieu à tous les mouvemens dont il portoit le principe. C'est un reste de grandeur du premier état de l'homme, dont il abuse maintenant; & c'est ce qu'il faut bien connoître, pour juger si les hommes qu'on met en place sont sages & modérés par reslexion & par vertu, ou s'ils ne l'ont été jusques-là que par impuissance. Mais avant l'expérience, sur quoi un tel jugement portera-t-il?

XVIII. Il y a des hommes si legers & si mobiles, qu'on ne peut compter sur eux. Mais il y en a d'autres plus sermes, qu'il importe sort de connoître, parce qu'ils le sont quelquesois pour le mal, comme pour le bien; & qu'il y a un extrême danger à mettre l'autorité entre les mains d'un homme capable de soutenir jus-

Tome I. D

XIX. Il y a des défauts qui n'ont pas de racine dans le cœur, & qu'on peut corriger quoi qu'ils paroissent grands. Il y a des vertus au contraire, qui ne sont pas prosondes quoiqu'elles aient un grand éclat. Certains vestiges sont espérer, que les défauts du premier genre seront surmontés par des inclinations plus heureuses; & certains indices au contraire, sont appréhender, que les vertus de la seconde espece ne soient vaincues par de mauvais penchans, Comment observer ces traces presque imperceptibles d'un bien ou d'un mal futur, & regler sur elles le choix, ou l'exclusion de certaines personnes, qu'il importe au bien public d'admettre ou d'exclure?

XX. Un simple particulier réussit rarement dans le discernement du petit nombre d'amis qu'il veut avoir. Plusieurs se plaignent d'avoir été trompés, ou de n'avoir rien trouvé que de médiocre. Quelques-uns passent jusqu'à cet excès, que de croire tous les hommes incapables d'amitié & de sidélité; ce qui est la même chose que de les croire incapables de vertu. Que faut-il donc penser de la difficulté que doit trouver un Prince à discerner des hommes d'un vrai mérite, pour leur donner sa constance, lui que tant de personnes croient avoir intérêt de seduire, & qui a tant de choses dans sa Gran-

deur, si éloignée de l'état d'un particulier, qui attirent & invitent les seducteurs?

### CHAPITRE IX.

Moyens de connoître les hommes.

I. I E n'ai pas eu dessein, en représentant J combien il est difficile de connoître les hommes, de décourager le Prince, qui a un si grand intérêt à les connoître. J'ai voulu seulementl'avertir, qu'il ne trouveroit pas dans luimême, ni dans les secours humains, toute la lumiere dont une telle connoissance est le fruit; & j'ai espéré qu'il la demanderoit à Dieu avec un cœur aussi humble & aussi sincere que Salomon, en lui disant, comme lui : « 1 Sei-» gneur, qui êtes mon Dieu, vous avez mis » sur le thrône votre serviteur; mais je suis » un jeune homme qui ne sais pas me con-» duire, & qui suis chargé du peuple que vous » avez choisi, peuple infini & innombrable: » donnez donc à votre serviteur la sagesse & » l'intelligence, & un cœur docile, afin qu'il » puisse juger & gouverner votre peuple, & » discerner entre le bien & le mal, car qui » pourra gouverner & juger, comme il faut, » ce peuple inniense?

II. Salomon, en faisant cette priere, paroît se borner au gouvernement temporel, qui est celui que nous examinons dans cette premiere

-

1.

n

ii e

<sup>1</sup> L. 3. Reg. Cap. III. v. 7. 8. 9. & L. 2. Paralip. Cap.

Partie. Il voit en quoi consiste la difficulté, & elle est la même que celle que nous avons représentée jusqu'ici. C'est un peuple immense, dit-il, que j'ai à conduire, moi qui ne sais pas me conduire moi-même; & ce peuple est celui que vous avez choisi, que vous aimez, que vous m'ordonnez d'aimer à votre exemple, mais dont les inclinations, les besoins, les intérêts, les maux mêmes me sont inconnus, Instruisez-moi le premier, soyez mon conducteur, afin que je sois le sien; faites que je vous écoute, afin qu'il m'obéisse utilement, Que ce soit votre sagesse qui regne sur lui & non pas moi; & n'abandonnez pas une nation dont vous êtes le Pere & le Pasteur invisible, à la témérité d'un jeune Prince qui est égal à ses freres, qui par consequent a les mêmes besoins, & à qui le même guide est nécessaire,

III. C'est ce qu'il représentoit à Dieu dans une autre priere, qui doit servir de modele aux prieres de tous les Princes: " O Dieu de mes Peres, ô Seigneur misericordieux, qui avez tout sait par votre parole: donnez-moi la sagesse qui est toujours auprès de votre thrône, & ne me rejettez pas du nombre de vos serviteurs; car je le suis, & le sils de votre peu avancé en âge, & dont la connoissance est fort au-dessous de celle que je dois avoir de la justice; mais quand on auroit toute l'expérience, & toute la connoissance dont un homme est capable, si l'on étoit privé

I Sar. Ch. IX. v. 1. & feq.

D'UN PRINCE. I. Part. 77 » de votre sagesse, tous ces avantages seroient so comptés pour rien.... Votre sagesse est » avec vous; elle connoît tous vos ouvrages; » elle étoit avec vous quand vous avez fait le » monde; elle savoit ce qui vous plaisoit, & » l'équité de toutes vos loix; envoyez-la moi » des lieux où votre sainteté réside; du thrône » où vous êtes assis avec majesté, afin qu'elle soit s toujours avec moi, & que je connoisse ce qui » vous est agréable : car elle sait tout, & elle » a l'intelligence de tout. Elle me fera obser-» ver une juste médiocrité dans toutes mes » actions, & elle me gardera par sa puissance; » & ma conduite vous plaira, & je gouver-» nerai votre peuple avec justice, & je serai » digne du thrône de mon Pere.

IV. Tout est remarquable dans cette divine priere. Il y est clairement établi, qu'aucune prudence, aucune expérience, aucun travail, ne peuvent mettre un Prince en état de bien conduire (es sujets, s'il n'est lui-même conduit par la sagesse éternelle. La raison de cette importante vérité y est clairement marquée: c'est que tout est l'ouvrage de cette sagesse, & qu'elle connoît elle seule ce qu'elle a mis dans les créatures; que c'est elle qui a créé l'homme en particulier, qui lui a marqué sa destination, en lui donnant tout ce qu'il a, & qu'elle est seule bien instruite de ce qu'il est, & de la maniere dont il doit être conduit. La conséquence de ces principes est nettement tirée. 1 Sans elle on ne fera que se tromper; on ne con-

<sup>1</sup> Voyez ce qui est dit, Sap. Ch. X.v. 1. 67 2.

V. Le moyen donc le plus sûr pour bien connoître les hommes, & pour leur être utile, est de se rendre le disciple de la Sagesse éternelle qui préside à tous les esprits, & qui révele à qui il lui plaît ce qu'il y a de plus secret & de plus inconnu dans les pensées & les inclinations des hommes. Mais on ne devient son disciple qu'en la préferant à tout, même aux Royaumes, si l'on est Roi, & en ne défirant regner qu'avec elle & par elle. « 1 J'ai » defiré l'intelligence, dit encore Salomon, » & elle m'a été donnée. J'ai invoqué l'esprit » de sagesse, & il est venu sur moi. J'ai préferé >> la sagesse aux Royaumes & aux thrônes: » au prix de la sagesse, les richesses m'ont >> paru comme rien : devant elle l'or m'a fem-» blé un grain de sable, & de l'argent comme » de la boue. Je l'ai plus aimée que la santé 30 & la beauté. J'ai résolu de la suivre comme » ma lumière, parce que la sienne ne s'éteint >> jamais. Tous les biens me sont venus avec » elle, & j'ai reçu de sa main la gloire & des » richesses immenses». Voilà le cas qu'il faut faire de la sagesse, quand on veut être digne de regner. Il faut la préferer à tout, & D'UN PRINCE. 1. Part.

même au thrône : car il vaudroit mieux en descendre, que d'y monter sans elle ; parce qu'alors on n'y est assis que pour sa propre confusion & pour le malheur des peuples qu'on

ne connoît point.

VI. Mais quand c'est elle qui instruit le Roi, elle lui donne une connoissance si étendue, & en même tems si distincte & si circonstanciée de tout ce qui regarde les hommes, qu'un grand peuple ne lui est alors guéres moins connu qu'un seul particulier. L'Ecriture appelle cela élargir le cœur; & elle dit que 1 Dieu en donna un à Salomon, plus spacieux & plus étendu que le sable de la mer: c'est-à-dire qu'il donna à ce Prince une capacité presque immense, pour embrasser, comme d'une seule vûe, tout ce qui étoit utile aux hommes; tout ce qui pouvoir concourir au bien de l'Etat; tout ce qui étoit caché dans les replis du cœur; tout ce qui étoit enfermé dans les sentimens naturels, dont il donna bientôt un rare exemple dans le jugement qui est devenu si célebre; tout ce qui convenoit à chaque dessein & à chaque affaire ; tout ce qui demandoit de l'application & du détail; tout ce qui étoit l'objet des soins d'un Prince attentif & bienfaisant.

VII. Il ne faut pas néanmoins s'imaginer, qu'il suffise à un Prince de demander à Dieu la sagesse, sans employer d'autres moyens pour s'instruire de ce que sont les hommes, & de

<sup>1</sup> Telit Deus sapientiam Salomoni & prudentiam multam nimis, & latitudinem cordis quasi arenam quæ est in littore maris. 1.3. Reg. 11.29.

te matiére, & plus pénétrant.

80

VIII. Rien n'est plus capable de produire cet esset, qu'une étude sérieuse de la Morale, qui doit être comme la base de la science des Rois, & qui leur apprend ce que c'est que l'homme; ce qu'il étoit dans sa premiére origine; ce qu'il a perdu dans sa chûte : ce qui lui reste de sa premiére grandeur; que! usage on peut faire pour la societé & pour le bien commun, des qualités qu'il a retenues; quelle précaution il faut prendre contre les mauvaises, jusqu'à ce qu'elles soient résormées; par quels remedes elles peuvent être guéries; par quels degrés sa santé se rétablit, & par quels moyens elle devient ferme & solide.

IX. Chaque article que je viens de touchet légérement a une très-grande étendue; mais ce n'est pas ici le lieu d'entrer dans cet immense détail. Je me contente de dire, que les Princes qui sont assez heureux pour trouver dans cette science de bons guides, font des progrès infinis dans la connoissance des hommes; découvrent les motifs de leurs actions jusques dans leur principe; prévoient ce qu'ils seront presqu'aussi certainement que s'ils étoient appellés à leurs conseils; favent ménager avec une merveilleuse dextérité leurs esprits; les conduisent plus sûrement par leurs inclinations que par tous les autres moyens; connoissent ce qu'il leur faut resuser, & ce qui est innocent, & les préparent par des vertus D'UN PRINCE. I. Part. 81 moins parfaites, à d'autres plus éminentes.

X. De cette connoissance générale de l'homme, qui fait la premiére partie de la Morale, le Prince passe à la connoissance de soi-même, qui en est la seconde. Il descend dans son propre cœur, pour en étudier tous les mouvemens, & pour connoître par cette étude, tout ce qui est capable de remuer les autres hommes: car ils conviennent tous dans certaines choses qui les intéressent également, quoiqu'ils en fassent dissérens usages, & qu'ils se partagent entre eux par mille diversités, qui ne viennent pas des principes, mais de l'application qu'ils en font.

XI. Il voit par sa propre expérience que tous veulent être heureux, que tous n'ont que ce dessein dans tout ce qu'ils sont, que tous ne s'unissent que pour y réussir plus facilement par le mutuel secours qu'ils se prêtent, que c'est par l'espérance d'être plus sûrement & plus long-tems heureux qu'ils se soumettent à un Roi qui leur en procurera les moyens; & qui sera en état de lever tous les obstacles que les particuliers ne sauroient surmonter.

XII. Le Prince voit tout d'un coup les suites de ces vérités fécondes, plus capables de l'instruire que tous les livres. Il étudie ensuite ce qu'il desire lui-même pour être heureux; ce qui est juste dans ses desirs, & ce qui ne l'est pas; ce qui est possible en cette vie, & ce qui est réservé pour l'autre; & ce qu'il découvre en soi-même, il le conclut de tous ses sujets, même des plus perits, sans crainte de se tromper.

XIII. Il examine aussi tout ce qui manque à sa sélicité, & tout ce qui est capable de le consoler des désauts qu'il y trouve. Il sent sa misere même sur le thrône: mais il sent aussi l'impression que l'amitié, la compassion, l'intérêt qu'on prend à ses peines, sont sur son esprit; & il devient par ces réslexions plus humain, plus compatissant, plus tendre pour tous ceux qui sont dans l'affliction, & qui sont privés de tous les biens qui l'environnent.

XIV. Il se rend attentif à mille choses qui Echappent ordinairement aux Grands, parce qu'ils ne se mettent presque jamais à la place des autres, & qu'ils ne sauroient se persuader que les autres hommes aient la même sensibilité qu'eux, & les mêmes besoins. Il voit ce que peut un mot placé à propos, une manière obligeante, une raison mêlée au commandement, une grace accompagnée d'un éloge, un refus adouci par des termes honnêtes; & il voit tout cela dans soi-même, quoique sa condition ne lui permette pas de l'éprouver comme les particuliers : parce qu'il ne se considére pas alors comme Roi, mais comme semblable à ceux dont il est Roi, & qu'en descendant du thrône en esprit, pour aller se mettre à la place de l'un de ses sujets, il distingue nettement dans cette situation ce qu'il desireroit que I'on fit pour lui.

XV. En examinant son esprit, il voit par quels moyens il s'ouvre à la vérité; quelle route il faut prendre pour le persuader: comment une connoissance prépare à l'autre; quelle faute on commettroit, si l'on vouloit commencer

par ce qui est le plus difficile & le moins clair; & il apprend ainsi, comment il faut ménager les esprits des autres; & réserver beaucoup de choses à un tems où elles seront mieux reçues.

XVI. Il étudie avec soin ce qui partage les hommes en divers sentimens, & comment, avec une lumiére supérieure, on peut ordinairement les réunir, en unissant les vérités particulières qui les divisoient. Il reconnoît en luimême, qu'on ne se rend pas si facilement à la vérité, qu'à la manière dont elle est dite, qu'il est rare que celui qui se trompe, se trompe en tout, & qu'il n'est pas difficile de lui faire abandonner l'erreur, si l'on lui rend justice, en avouant qu'il a vû une partie de la vérité. Il sent en lui-même les principes secrets de toutes ces foiblesses, & il en profite pour instruire les autres, & pour les conduire par des voies naturelles, où l'autorité n'est presque jamais nécessaire.

XVII. Je serois infini, si je voulois suivre le Prince dans les retours qu'il doit saire sur lui-même, pour apprendre ce que sont les autres hommes. Il me suffit de l'avoir averti, que c'est une source de lumière & de prudence pour lui, pourvû que ses recherches & ses réflexions ne se terminent pas à le rendre philosophe, au lieu de le rendre un grand Roi.

XVIII. Un quatriéme moyen qui contribue beaucoup à faire connoître les hommes, est d'être attentif à tout ce qu'on voit & qu'on entend, & à y faire réflexion. C'est cette expérience non seulement de tous les jours, mais de tous les momens, qui est plus capable

34 INSTITUTION d'instruire le Prince, que tous les avis qu'on lui donneroit.

XIX. Car tous les hommes ne peuvent pas toujours se déguiser, ni vivre dans la gêne. L'artifice est moins perséverant que le naturel; & quand un Prince a des yeux attentiss, il découvre ensin ce qui est simple & vrai, & le distingue de ce qui étoit affecté. Les passions changent, & en changeant elles se trahissent. Il n'y a que le vrai qui soit égal. La vertu n'a qu'un visage. Le mérite n'a point d'autre intérêt que d'être ce qu'il est, soit qu'on le connoisse, ou qu'il demeure inconnu; mais tout ce qui s'efforce de lui ressembler, est trop inquiet pour lui ressembler long-tems.

XX. Le Prince n'auroit donc qu'à tenir toujours les yeux ouverts, & se bien souvenir de
ce qu'il auroit vû, pour connoître à sond les
hommes qui l'approchent: mais rien n'est plus
rare que la réslexion. La distraction fait perdre
le fruit de tout. On ne sait point unir plusieurs
observations pour en former un jugementsûr;
& l'on vit quelquesois long-tems sans avoir
acquis par l'expérience plus de solidité d'esprit
& plus de sagesse pour conduire les hommes,

que lorsqu'on commençoit à regner.

XXI. A l'expérience de tous les jours, un Prince doit joindre celle de tous les siècles, & apprendre dans l'Histoire ce que sont les hommes aujourd'hui, par ce qu'ils ont toujours été. Mais il ne faut pas qu'il se borne aux grands évenemens, qui sont rares, & qui instruisent peu. C'est aux caractéres des hommes qu'il doit être attentif. C'est leurs motifs, leurs intérêts,

les moyens qu'ils ont employés pour réussir, qu'il doit principalement examiner. C'est aux dissérences entre un mérite superficiel, & un mérite acccompli, entre un homme inquiet & ambitieux qui paroît grand par ses passions, & un homme véritablement grand par des qualités réelles, qu'il doit toute son attention. Il considére les Princes & les sujets. Il compare leurs inclinations oppposées, leurs fautes mutuelles, leurs méprises; & il voit dans les Regnes passés, ou bons ou mauvais, ou mêlés de bien & de mal, tranquilles ou agités, ce que sont les peuples, & ce que doivent être ceux qui les gouvernent.

XXII. Mais aucune Histoire ne l'instruit comme celle de l'Ecritute sainte. C'est d'elle qu'il doit faire sa principale étude, pour y connoître à fond l'esprit & le cœur des hommes; pour juger sainement de leurs bonnes ou de leurs mauvaises qualités; pour discerner leurs véritables vertus, des vices qui en prennent les apparences; pour pénétrer les causes secretes de tous leurs mouvemens ; pour sonder la profondeur de leurs pensées, & de leurs conseils; & pour observer l'infinie varieté des caractéres qui les distinguent. Les seuls 1 Livres qui traitent de la Sagesse, sont plus capables d'instruire un Prince de ce qu'il y a d'utile dans la connoissance des hommes, que tout ce qu'il pourailleurs. Mais une telle lecture demande beaucoup de réflexion, parce que tout consiste en des sentences courtes, & en

i Ces Livres sont les Proverbes de Salomon, l'Ecclesiafie, la Sagesse & l'Ecclesiastique.

des observations simples en apparence, mais remplies d'un grand sens, qui ont besoin d'entre approsondies. Ce que je dis ici de l'Histoire & de l'Ecriture sainte, n'a rapport qu'à la connoissance des hommes, dont je montre les sources & les moyens. Il en sera parlé ailleurs avec plus d'étendue.

### CHAPITRE X.

Le premier fruit qu'un Prince doit tirer de la connoissance des hommes, est de se précautionner contre les flateurs. Pourquoi les Princes sont si exposés à la flaterie. Combien elle doit leur être odieuse.

### ARTICLE I.

Le premier fruit qu'un Prince doit tirer de la connoissance des hommes, est de se précautionner contre les flateurs.

I. I l'éroit inutile à un Prince de s'appliquer à connoître les hommes, s'il ne faisoit usage de cette connoissance pour les discerner, & pour mettre entre eux la même dissérence qu'y met le mérite.

II. Le discernement doit commencer par ceux qui ont l'honneur de l'approcher, parce que c'est par eux qu'il doit être aidé à faire le discernement des autres: & la lumière qui doit conduire le Prince dans ce premier discerneD'UN PRINCE. I. Part. 87 ment, dont les suites sont infinies, est celle qui sui découvre les hommes sincéres, ou les slateurs; ceux qui sont dignes de sa consiance, ou qui ne la méritent pas; ceux qui aiment le Prince & sa véritable gloire, ou qui n'aiment que leurs intérêts; ceux qui lui disent la vérité, ou ceux qui pensent à le tromper.

III. Si le Prince est assez heureux pour ne pas confondre des caracteres si dissérens; & pour se conduire jusqu'au bout par la lumiere qui les lui sera discerner, il deviendra cercainement un Prince accompli; quand il n'auroit point d'autre mérite que de connoître celui des autres, & de resuser sa consiance à quiconque en seroit indigne. Car alors il trouveroit un supplement de tout ce qui lui manqueroit, dans les excellentes qualités de ceux qu'il associeroit au gouvernement, & il s'uniroit ainsi tout le bien qui seroit répandu dans les personnes les plus capables de le servir dans la conduite de l'Etat.

IV. Au contraire, quand il auroit de son propre sond les plus heureuses dispositions pour regner, s'il se trompe dans le choix des hommes, & qu'il présere ceux qui ne penseront qu'à lui plaire, à ceux qui seroient capables de lui donner conseil; par cette seule erreur il anéantit tout ce qu'il a de bon, & il ne sait que s'égarer avec les mauvais guides qu'il a choisis.

V. Mais à quel Prince n'a-t-on pas dit qu'il devoit se précautionner contre les flateurs? Et quel Prince a profité d'un si salutaire avis? Ceux qui sont les plus livrés à la flaterie, ne

favent pas qu'ils y sont livrés. C'est un mal qui a presque toujours son esset sans avertir,

parce qu'il commence par aveugler.

VI. On condamne en idée la flaterie; mais l'on n'en suit pas moins la séduction. On rougiroit d'avouer qu'on en est le jouet, & qu'on est tourné par elle au gré de ceux qui la savent employer; mais l'on n'en est pas moins dépendant, ni moins esclave. Tous les autres le voient, excepté celui qui a plus d'intérêt que les autres à le voir. On le plaint; & il est assez aveugle pour regarder comme ses amis, ceux qui le deshonorent & qui le trompent.

### ARTICLE II.

Pourquoi les Princes sont si exposés à la flaterie.

I. Un tel aveuglement vient de deux caufes. La premiere est l'inclination secrete qu'ont
tous les hommes, & sur-tout les Grands, à
recevoir sans précaution la louange, & à juger favorablement de tous ceux qui les admirent, ou qui témoignent pour leurs volontés
une soumission & une complaisance sans
bornes.

II. La seconde est la ressemblance de la saterie avec une affection sincere, & avec un respect légitime, qui est quelquesois si parsaitement imité, que les plus sages y peuvent être trompés, s'ils n'ont beaucoup d'attention, & s'ils ne sont bien avertis, ou par leur expérience, ou par les observations qu'on leur a fait saire, D'UN PRINCE. I. Part. 89 de tout ce qui distingue la flaterie du respect & de l'attachement, dont elle est une copie insidéle.

III. C'est donc très-inutilement qu'on dit en général aux Princes, qu'ils doivent éloigner d'eux les flateurs, si on ne leur apprend pas à les reconnoître, & à les discerner par des caracteres certains, de ceux qui sont dignes de leur consiance : & c'est encore plus inutilement qu'on leur fait observer en détail tous les caracteres séduisans du flateur, si s'on ne leur découvre pas à eux-mêmes le principe secret qui les porte à consentir à la flaterie, & si s'on ne tâche pas de le guérir. C'est donc par le dernier qu'il faut commencer, & réserver à un autre Chapitre les caracteres du flateur.

IV. La flaterie est un commerce de mensonge, fondé d'un côté sur l'intérêt, & de l'autre sur l'orgueil. Celui qui flate a un dessein. Il ne veut pas tromper précisément pour tromper. Il veut tromper pour plaire; & il veut plaire pour obtenir ce qu'il desire. Il sait que la personne puissante qui a dans ses mains ce qu'il desire, est, comme lui, sensible à l'estime & à l'approbation; qu'elle craint tout ce qui la rabaisse & l'humilie; qu'elle est accoûtumée aux louanges, & qu'elle est devenue, par cette habitude, très-délicate & très-facile à blesser; qu'une conduite plus mésurée & plus réservée peut l'offenser; qu'il est pour lui d'une extrême conséquence de se la rendre favorable; & qu'il est certain du refus, s'il lui est moins agréable que des concurrens qui ont fait une

étude de toutes les manieres de plaire, & de toutes les infinuations que l'esprit peut suggerer. Sur tous ces points le flateur n'est pas trompé, & c'est parce qu'il n'est pas trompé qu'il s'applique à séduire le Prince dont il attend ce qu'il desire. C'est son intérêt qui le rend séducteur.

V. Pour le Prince, c'est son orgueil qui le prépare à la séduction, & qui l'avoit déja trompé avant que le flateur en format le dessein. Il n'aime pas la vérité, & il ne trouve point mauvais qu'elle ne lui soit pas dite. Il veut que ses défauts soient ignorés; & on lui fait plaisir de lui témoigner qu'on n'en découvre aucun. Il souhaite que ce qu'il a de mérite soit connu, & c'est le toucher dans un endroit fort sensble, que de lui apprendre que tout le monde y est attentif. Il voudroit être parfait, mais sans qu'il lui en coutât; & c'est une agréable surprise pour lui, que de l'assurer qu'il l'est devenu. Il a malgré ses foiblesses & sa misere, un desir violent d'être admiré; & il est bien aise qu'on le console de ce qu'il trouve de foible & de méprisable en soi-même, en lui marquant de l'admiration, & en lui faisant connoître par-là, qu'il ne sait pas lui-même tout ce qu'il vaut, & qu'il est plus grand qu'il ne pense. Son cœur déja corrompu par le mensonge, s'ouvre avec plaisir à un mensonge nouveau : sa vanité applaudit à la fausseté, & c'est plus son orgueil qui le flate, que le flateur même.

VI. Ainsi le Prince seul est trompé; car le séducteur ne l'est pas : & il est encore assez p'u n P R I n C E. I. Part. 91 malheureux pour récompenser l'artifice dont on se sert pour le tromper. Les grands emplois sont attachés à ce prix. Ses récompenses dûes au mérite, passent au mensonge. La protection & la faveur sont accordées à la dissimulation, & resusées à la probité. Le slateur fabrique la fausse monnoie, & le Prince lui donne cours; ou plutôt il lui en osse une fausse, & il en recoit une vraie: car il s'avance en le trompant.

VII. Il n'est pas possible d'ôter aux Princes leur puissance, ni à ceux qui les approchent, le desir des biens que les Princes seuls peuvent donner. Il y aura donc toujours un danger infini pour les Princes, dont tout le monde a besoin, & que tout le monde veut gagner par la flaterie. Plus ils sont grands & en état de donner, plus ils sont exposés à tout ce que la cupidité la plus ingénieuse peut inventer pour les séduire : & s'ils ne sont continuellement attentifs, comme ils sont continuellement attaqués, ils se laisseront ensin amollir par un poison dont je ne connois pas de remede.

VIII. Il n'est pas dissicile à un Prince qui a de l'élevation & du courage, d'être en garde contre une flaterie grossière & visible. <sup>2</sup> Elle offense un homme délicat, au lieu de lui plaire; & elle est ordinairement punie par le mé-

la & ubi nimia est. T cit. L. 4. A n.l. n. 113.

<sup>2</sup> Tempora illa adeò infecta & adulatione fordida fuêre, ut memoriæ prodatur, Tiberium quoties curiâ egrederetur græcis verbis in hunc modum eloqui folitum: ô homines ad fervitium paratos! scilicet etiam illum qui libertatem publicam nollet, tam projectæ servientium patientiæ tædebat. Tacit. L. 3. Annal. p. 99.

pris, sans que celui qui la méprise en soit plus humble, parce qu'il y a de l'honneur à rejetter une flaterie qu'on n'a pas eu l'esprit de dé-

guiser.

IX. Mais quand c'est une main habile qui l'a préparée, & qui a su épargner la pudeur du Prince & contenter sa vanité, qui lui a confervé l'honneur de la modestie & le plaisir d'être loué; il faut être bien établi dans l'amour de la vérité pour la rejetter: & il faut même avoir beaucoup d'esprit, pour discerner ce que la flaterie a su mêler parmi de justes louanges.

X. Quand elle est de ce genre, c'est-à-dire quand elle est adroite, circonspecte, prudente, un Prince qui n'a pas autant d'esprit que celui qui le flate, la sent, mais ne la discerne pas: elle lui fait plaisir; mais elle n'en est pas connue; & son peu de lumière concourt alors avec

sa vanité à le tromper.

XI. Mais elle ne laisse pas d'avoir un très grand esser, lors même que le Prince la discerne, s'il n'a que de l'esprit, & que son cœur ne soit pas droit. Il voit bien alors qu'on le trompe, mais il n'en est pas fâché. Il est bien aise de se regarder dans l'esprit d'un autre, sous une plus agréable idée que celle qu'il a de luimême; & pourvû qu'on ne lui dise rien de si visiblement saux qu'il puisse être converti en reproche, il se console par le mensonge, de ce que la vérité lui manque, & il excuse facilement une erreur qui l'honore & qui l'embellit.

XII. Les flateries ingénieuses & concertées avec art, préparent le chemin à d'autres : elles

p'un Prince. I. Part. 9; se font recevoir les premieres; mais elles n'entrent pas seules. Elles accoûtument l'esprit à une certaine douceur, & elles y laissent un certain attrait, qui le degoûtent de la vérité, & qui lui rendent aimable tout ce qui le flate & l'amollit. Une louange donnée à propos pénetre le cœur; elle y demeure lorsqu'on croit l'avoir oubliée; elle revient souvent à l'esprit, & d'une maniere plus séduisante que lorsqu'on l'avoit écoutée. On y fait des réslexions, & l'on s'y arrête, & les retours sont toujours suivis d'un nouvel afsoiblissement dans la vertu, & d'un nouveau penchant pour la flaterie.

XIII. Ainsi, l'unique moyen de s'en défendre, est de fermer les oreilles à des paroles agréables, que le cœur ne rejette jamais, quand les oreilles les ont souffertes; d'avoir une timidité sur ce point, qui conserve le courage, & de ne se croire point au dessus des tentations d'une flaterie grossiere, si l'on ne repousse avec séverité celles qui sont plus délicates & moins visibles.

XIV. Car il en est de l'orgueil, comme de toutes les passions qu'on peut réprimer, mais qu'on ne peut pas satisfaire. C'est en lui resusant tout, qu'on le peut pas vaincre: on l'irrite par les ménagemens, & l'on se met dans la nécessité de lui tout accorder, en prétendant composer

<sup>1</sup> Adulatorum, & prava laudantium sermo diutiùs hæret quam auditur: nec facile est animo dulcem sonum excutere. Prosequitur & durat & ex intervallo recurrit, Ideò claudendæ sunt au es malis vocibus, & quidem primis, nam cum initium secerunt admissæque sunt, plus audent. Senec. Epist. 123.

avec lui. ¹ Un Prince qui commence à être amolli par la flaterie, ne considére la retenue de ceux qui n'imitent pas ses flateurs, que comme une secréte improbation, comme une espece de malignité & d'envie, comme un desir de diminuer sa gloire. Il leur parle avec moins de bonté qu'a l'ordinaire; il les consulte moins; il leur refuse plus de choses & plus durement: au contraire il devient tous les jours plus ouvert, plus familier, plus libéral pour ceux qui le louent de tout, & qui sont toujours prêts à admirer, & ce qu'il dit, & ce qu'il fait.

XV. Bientôt cette distinction est remarquée, & ceux qu'elle blesse apprennent bientôt le langage de ceux que le Prince leur présere. 2 Ils commencent par des flateries plus modérées; mais comme elles sont étoussées par d'autres excessives, ils ne gardent plus de mésure, & la Cour se remplit alors de personnes qui ne s'appliquent qu'à tromper le Prince; & au lieu d'une noble émulation de vertu & de zèle pour son service, il n'y a plus qu'une lâche

affectation à le flater & à le séduire.

r Eòjam dementiæ venimus, ut qui parcè adulatur pro maligno sit. Senec. Natural. Quast. 1.4.

2 Nemo ex animi sui sententia suadet dissuade que, sed adulandi certamen est, & unum omnium offici an, una contentio, quis blandiaime fallat. Senec. L. 6. ae le nessciis Cap. 30.



### ARTICLE III.

Combien la flaterie doit être odieuse aux Princes.

I. Le Prince alors s'applaudit seul de son malheur. Il croit être aimé & admiré de tout le monde, pendant qu'il n'a autour de lui que de secrets ennemis; & parce que tout le monde a conspiré à lui cacher la vérité, il pense être bien instruit des véritables sentimens de ses serviteurs.

Il ne sait pas qu'il a perverti lui-même sa Cour, & qu'il en a banni la fincérité, l'honneur, la bonne foi, le devoir; qu'il n'y a rien de moins vrai que ce qu'on lui dit; que c'est par le contraire de ce qu'il voit & de ce qu'il entend, qu'il faut juger des dispositions intérieures du cœur; 1 qu'il n'est environné que de gens appliqués a lui préparer le poison, & à le couvrir par une douceur, qui ne sert qu'à le faire recevoir avec plus d'avidité, & a rendre ses esfets plus incurables; que les mêmes personnes, qui n'ont devant lui que des manieres infiniment respectueuses & que des termes d'admiration, se rient de sa simplicité, & qu'ils le méprisent comme un homme vain, qu'on mene où l'on veut par le mensonge, & qui a la foiblesse de récompenser l'artifice avec lequel on le trompe.

in præcordia ima descendit, eo ipso gratiosa, quo lædic. Senec. Esist. 45.

III. Il faudroit n'avoir pas toujours été Prin ce, pour bien juger de ce que pensent les Courtisans & les Ministres dans le tems qu'ils se répandent le plus en louange, & qu'ils ont une complaisance aveugle pour tout ce que veut leur maître. Ils se dédommagent de toutes leurs bassesses par une cruelle malignité, & après avoir porté devant le Prince un masque embelli par l'intérêt & par l'imposture, ils le jettent avec indignation quand ils sont en liberté, & qu'ils peuvent parler commeils pensent C'est une seconde faute, pire en un fens que la premiere, mais qui en est une suite: car quiconque est assez lâche pour tromper son Prince par la flaterie, est toujours assez lâche pour lui insulter de ce qu'il l'a exigée parfierté, ou de ce qu'il l'a reçue par foiblesse.

IV. Les mauvais Princes ont été une preuve dans tous les tems de cette indigne duplicité. Tout le monde les connoissoit, & tout le monde les louoit contre ses lumieres. 2 On les craignoit parce qu'ils étoient injustes, & l'on s'étudioit à les flater, à proportion de ce qu'on les craignoit. Ainsi rien ne prouvoit plus clai-

<sup>1</sup> On ne savoit comment flater Othon, devenu Empereur, parce qu'il savoit par son experience comment il avoit trompé les Princes par la flaterie. Privato Othoni nuper atque eadem dicenti nota adulatio. Tacit. L. 1. Hist. p. 335.

<sup>2</sup> Pavor internus occupaverat animos, cui remedium adulatione quærebatur. Tacit. L. 4. Annal. p. 137.

Quantò quis illustrior, tantò magis falsi ac festinantes... adulationes miscelant. Annal. v. 7. Tacit. L.I. Quantò que magis falsa erant quæ siebant, tantò plura

Ingeniosior est ad excogitandum simulatio veritate,

servitus libertate, metus amore. Paneg. Traj. pag. 161.

p'un Prince. I. Part. 97 rement qu'ils étoient indignes de louanges, que la profusion avec laquelle on les leur accordoit; & rien ne doit être plus suspect à un Prince, qui connoît les hommes par les anciennes Histoires, que de remarquer dans ceux qui l'environnent quelque affectation à le louer de toutes choses, & à n'oser le contredire; parce que c'est une preuve presque certaine qu'on le condamne en secret, & qu'on ne lui montre que ce qu'on ne pense point.

V. Je ne sache donc rien qui soit plus capable de rendre la flaterie odieuse aux Princes, que de la bien connoître, & ceux qui les empoisonnent par cette maligne vapeur; car il ne saut qu'un peu de courage, pour détester un encens qui est offert avec moquerie, & par des personnes également lâches & persides. Il ne saut qu'un orgueil un peu plus délicat que le vulgaire, pour repousser des louanges qui sont accompagnées d'un mépris secret, & qui partent d'un cœur rampant & intéressée: & il saut avoir bien peu de discernement & de goût pour la gloire, pour se contenter de celle que le mensonge donne, & dont les menteurs eux-mêmes se rient.

VI. Mais ce qui mérite encore plus l'indignation du Prince, est que la flaterie tâche de lui enlever ce qu'il a de plus précieux & de plus essentiel à son bonheur, & à celui de son Royaume, c'est-à-dire, un esprit sage & équitable, le discernement du vrai & du faux, l'amour de la justice & du bien public. Les gar-

r Cavendum presentim, idque totis animi viribus, ne amicitie personam extrinsecus circumsus incautis ob-Tome I.

des veillent autour de son Palais, dit un Ancien, pour écarter des ennemis moins dangereux; elle trompe les sentinelles, elle pénétre non seulement dans l'intérieur du Palais, mais aussi jusque dans le cœur du Prince; & elle n'y laisse que de la foiblesse, après en avoir énervé tout le courage.

VII. Elle le conduit alors du dégoût de la vérité jusqu'à la haine. Elle la lui rend insupportable, aussi-bien que ceux à qui il resteroit encore assez d'amour pour ne la lui pas cacher. Elle ne souffre auprès de lui que des hommes appliqués à lui dire des choses agréables, & à le nourrir d'illusions & de chiméres, en lui promettant toujours des évenemens heureux, & le jettant imprudemment par de telles promesses dans des périls, dont les suites durent quelquesois plus que la vie.

VIII. Dieu permet cette séduction, pour punir par-là les Rois qui aiment à être slatés. Il consent, selon l'Ecriture , qu'un esprit de mensonge réussisse à les tromper, & qu'il prévale sur toutes les remontrances des hommes éclairés & sidéles, pour venger la vérité méprisée dans d'autres occasions. Tu le tromperas, dit le Seigneur à l'Esprit de mensonge qui s'offroit de tromper le Roi d'Israel par la bouche des saux Prophètes qui le slatoient,

repat adulatio. Sola quippe hæc nequicquam vigilantibus fatellitibus imperium deprædatur...in ima ulque conclavia sensim penetrat Regumque nobilissimam pattem, animam nimirum, adoritur. Synes. ae Regnop. 12.

I Liv. 3. des Rois Ch. XXII. v. 24.

<sup>2</sup> Non vides quomodo illos in præceps agat extinda libertas. Senec. L. 6. de Benefic. cap. 30,

D'UN PRINCE. I. Pare. 99 & tu prévaudras; va & fai comme tu dis. C'est à ce châtiment secret, mais terrible, qu'il faut attribuer l'obstination de certains Princes à n'écouter rien de salutaire, & à se livrer sans retenue à des hommes artificieux & violens, qui abusent de leur facilité, quoique les preuves qu'on leur donne de leurs mauvais conseils soient sensibles & convaincantes. Ils ont aimé la flaterie, il est juste que la souveraine vérité les punisse, en les abandonnant à une flaterie qui les conduit à leur perte, selon cette formidable parole. 1 « Le Seigneur a mis » l'esprit de mensonge dans la bouche de tous » vos Prophêtes, & il a résolu votre perte. «

# 

S

3

1-

2

### CHAPITRE XI.

Difficulté de discerner les Flateurs. Moyens d'y réussir.

## ARTICLE I.

Difficulté de discerner les Flateurs.

I. ON a observé dans le Chapitre précédent que deux principales causes contribuoient à la séduction de la flaterie. La premiere, l'inclination secréte qu'ont tous les hommes, & sur-tout les Grands, à recevoir sans précaution la louange, & à juger savorablement de tous ceux qui les admirent, & qui

<sup>1 1.3.</sup> des Rois Ch. XXII. 22. & L. 2. Paralip. Ch.

témoignent beaucoup de soumission & de complaisance pour toutes leurs volontés. La seconde, la ressemblance de la flaterie avec une asfection sincere & un respect légitime, qui est quelquesois si parfaitement limitée, que sans une grande attention l'on peut y être trompé,

II. La premiere de ces causes vient d'être traitée, & l'on a tâché, en découvrant le mal, d'y apporter aussi le remede. Il est maintenant question de la seconde, & de faire voir à un Prince qui craint d'être séduit par des flateurs, combien il est aisé de s'y meprendre, si l'on n'observe de fort près les caracteres qui les distinguent des hommes sinceres & sidéles.

II. Les dehors de l'ami fincere & du flateur sont très-ressemblans. C'est le cœur qui les distingue & le cœur est inconnu. ¹ L'un & l'autre desirent de plaire, & craignent d'offenser. Ils étudient l'un & l'autre les inclinations du Prince pour les suivre ou pour ne s'y opposer pas imprudemment. L'un & l'autre sont assidus, empresses, respectueux. Leur expressions sont les mêmes. L'attachement paroît égal. L'esprit & le mérite paroissent aussi souvent très-égaux; ² quelques sois même les avantages extérieurs sont plus du côté du sateur, que de l'ami, qui peut avoir moins de politesse, moins d'usage du monde, moins d'éloquence, moins de dextérité, d'insinua-

1 Adulatio qu'am similis est amicitiæ! non imitaut tantum illam sed vincit. Doce quemadmodum hanc se militudinem dignoscere possim. Senec. Ep. 45.

2 Venit ad me pro amico blandus inimicus. Vitia no bis sub virtutum nomine obrepunt. In his magnopeido lo erratur. His certas notas imprime. Idem. ibid.

D'UNPRINCE. I. Part. 101 tion, de facilité, & de varieté dans les manieres.

IV. Quelquefois le flateur a su mieux discerner l'inclination du Prince dans des choses qui étoient innocentes, & qui lui faisoient plaisir. Il a mieux réussi à s'acquitter d'une commission; il a paru plus diligent, plus vif, plus appliqué. Il a su le gagner par une humeur plus aimable & plus égale. Il a mieux connu, & plus adroitement ménagé tous les fecrets rapports qu'il pouvoit mettre entre l'imagination du Prince, & certaines maniéres, dont le concours fait ce qu'on appelle. fympathie. Tous les penchans du Prince & tous les préjugés sont pour lui. L'inclination est formée; la confiance va bientôt suivre: & si elle le suit, le Prince est perdu; car celui à qui il est prêt de la donner, est un esprit dangereux qui en abusera. C'est un esprit travesti, qui veut saire servir l'autorité du Prince à ses passions, & qui ne pense qu'à lui inspirer ses propres volontés, en affectant en apparence de suivre tous ses mouvemens.

V. Comment faire pour arrêter le Prince sur le bord du précipice? C'est premierement de l'avertir qu'il s'est trop avancé, & d'employer non-seulement la priere, mais une espece d'essort, pour l'obliger à suspendre son jugement, & à examiner avec plus de maturité ce qu'il a trouvé dans la personne qui lui plaît si fort, & ce qu'il a dû y chercher.

VI. Que le Prince se demande donc à luimême, s'il lui a trouvé des qualités essentielles, & quelles elles sont; s'il les a mises à l'épreuve, & si l'épreuve a été longue & serieuse; s'il a tâché d'approfondir ce qu'il y avoit de plus secret dans son cœur; s'il est juste d'accorder son amitié & sa consiance à de simples apparences; si c'est par l'imagination & par le goût qu'un Prince doit se déterminer dans un choix d'une si grande conséquence pour lui & pour son Etat; s'il ne mérite pas d'être trompé toute sa vie, en prenant si peu de précaution pour ne l'être jamais; & si c'est savoir regner, que de distinguer si legérement & si superficiellement le mérite de ceux qui peuvent lui aider à porter le poids de l'Empire,

VII. Après ces avis généraux, il faut demander au Prince, s'il suffit, pour éviter les flateurs, de savoir qu'il les faut éviter, & si l'on réussit à les éviter, quand on ne s'applique point à les connoître. Il faut le prier de dire, à quoi il peut les distinguer d'un homme droit & fincere; si c'est à la figure, aux manieres, à l'agrément, aux qualités qui peuvent être communes à la probité & à la perfidie, & qui ne sont point décisives. On lui fait remarquer ensuite, que c'étoit par des choses de cette nature qu'il s'étoit laissé prévenir: & on le rend, par ce moyen, plus attentif aux observations importantes sur les caracteres essentiels qui distinguent l'homme de bien, en qui l'on doit prendre confiance, du flateur à qui l'on doit toujours la refuser.

VIII. Mais avant tout il faut l'avertir qu'il y a des flateurs de toute espece, & que plusieurs n'ont qu'un seul caractere auquel ils soient reconnoissables: qu'ils sont quelquesois

plus dangereux que les autres, parce qu'ils approchent plus du vrai mérite, sans l'avoir, & qu'ils paroissent plus dignes de la consiance, sans la mériter: mais qu'il y a un caractère universel, inséparable du flateur, qui est de s'aimer soi-même plus que le Prince & le bien public: que cette marque est la distinction essentielle qui le sépare de l'homme de bien, & que c'est principalement à cette observation qu'il faut réduire toutes les autres.

T

e

## ARTICLE II.

## Moyens de discerner les Flateurs.

I. Le flateur ordinairement donne des louanges à tout ce que le Prince aime, à tout ce qu'il dit, à tout ce qu'il fait, à tout ce qu'il a, sans discernement & sans choix. Le desir de plaire le séduit & le rend imprudent, & sert à le découvrir. Un homme sage & sincere ménage plus ses louanges, parce qu'il a plus de lumiere & plus d'honneur. Il loue ce qui le mérite, & garde le silence sur le reste.

II. Le flateur donne de grandes louanges à des actions ou a des qualités qui n'en méritent aucunes, ou qui en méritent de plus modérées. La bonne mine du Prince, son adresse dans quelques exercices, son bon goût pour des ajustemens, sont une matiere inépuisable pour lui. La magnificence d'un Palais, la beauté des Jardins l'extasient. Il ne faut pas se sier à un homme qui connoît si peu le prix de chaque chose : ou il est trompé,

ou il veut plaire en trompant. J'aime bien mieux la sagesse de celui qui ne loue de bon cœur que les qualités dignes d'un Prince, qui loue moderément celles qui sont communes aux bons & aux méchans, & qui ne dit mot sur ce qui n'est qu'une matiere de dépense.

III. Le flateur n'est presque jamais naturel. L'étude & l'affectation paroissent dans tout ce qu'il dit & dans tout ce qu'il fait. Le dessein de persuader qu'il est plein des sentimens qu'il témoigne, prouve tout le contraire à quiconque connoît le sond de l'homme. La sincerité s'exprime plus simplement: elle s'en sie à elle-même, & elle sent bien qu'elle n'a point besoin d'art. C'est une marque de saus seté que d'être si appliqué à la couvrir. Je me désie d'un homme qui paroît tout employer, de peur que je ne me désie de lui. ¹ Ce n'est plus imiter le naturel & la vérité, c'est vouloir les surpasser, & il n'y a que le mensonge qui l'entreprenne.

Le flateur est toujours prêt à imiter ce qu'il voit dans le Prince. <sup>2</sup> Il en est comme l'ombre qui imite tous les mouvemens du corps. Il en suit toutes les inclinations. Il en prend toutes les manieres. <sup>3</sup> Il est attentif à former son jugement sur le sien. Il n'en a aucun qui lui soit propre, & il est toujours prêt à chan-

<sup>1</sup> Non imitatur tantum illam, sed vincit.

<sup>2</sup> Non se ad Regis voluntates sectat amicus non adulator, neque uml ræ munus implens aut nutus, aut motus omnes imitabitur. Theophilact. Instit. Reg. ad Porphys. Constantin. Part. 2. C. 15.

<sup>3</sup> Adulantem & ad placitum cujusque loquentem. S. Bern. L. 4. de Consid. C. 4.

ger d'avis, dès qu'il voit que le Prince en a un contraire. A quoi un tel homme peut-il être propre? Quel fond peut-on faire sur les sentimens qu'il fait paroître? Qui ne voit, que la vérité & la probité ne sont pour lui que des noms? Que la seule chose invariable pour lui, est son intérêt, & que son attachement servile pour tout ce qui plaît au Prince, n'est qu'un moyen pour parvenir à asservir le Prince même à son ambition? Il y a bien loin d'un caractere si indigne à celui d'un ami sidele; & les Princes sont bien malheureux s'ils ne le savent pas discerner.

V. Les momens les plus heureux pour un flateur, sont ceux où le Prince est ému de quelque passion : car il ne manque pas de la favoriser par ses services, & de la justifier par ses discours. Il desire même de découvrir, si le Prince est capable de quelques foiblesses, & s'il est susceptible de quelques mauvais conseils. Il lui tend adroitement des piéges pour le sonder; & il examine par quelle porte il fera entrer dans son cœur une passion qui l'y introduise lui-même. Il espere alors le gouverner seul, & écarter tous ceux qui seroient moins officieux & moins complaisans que lui. Mais ce sont ces momens, où le flateur se demasque & se montre à visage découvert. C'est alors que le Prince doit connoître qu'il est l'ennemi de sa gloire, de sa vertu, de son repos, de son Etat, & il doit le chasser avec toute l'indignation que mérite sa perfidie. Au contraire il doit faire un extrême cas de celui qui dans les tems d'affoiblissement, où la colere, l'ambition, la volupté commenceroient à se faire sentir, a osé lui parler sincerement & sortement; qui a mieux aimé lui déplaire, que de le trahir, & qui a préferé son devoir à toute autre considération, & même à sa fortune : car il est évident qu'un tel homme est attaché au Prince sans intérêt, & c'est la qualité du monde la plus rare & du plus grand prix.

VI. Il y à des flateurs de toute espece, comme on l'a dit dès le commencement; & ils occupent quelquefois les premieres places, sans que le Prince les connoisse pour ce qu'ils font, parce qu'ils n'ont pas les défauts grofsiers des flateurs ordinaires, & qu'ils ont même des qualités très-opposées, quoiqu'ils ne foient guères meilleurs. Un moyen sûr pour les connoître, est d'examiner quel usage ils font de leur crédit & de leur accès auprès du Prince; s'ils sont fort réservés à demander des graces pour les autres, de peur qu'elles ne leur soient imputées, & qu'elles ne tiennent lieu des bienfaits qu'ils esperent pour eux-mêmes; s'ils ne parlent jamais pour des personnes qui font sans appni & sans faveur, & qui sont incapables dans d'autres occasions de leur rendre les mêmes offices; s'ils ne s'intéressent qu'à celles qui ont quelque liaison publique on secrete avec eux; de tels hommes n'aiment qu'eux-mêmes, & ne servent de rien à la véritable gloire, & à la vertu du Prince, à qui

r Dic illis non quod volunt audire, sed quod audisse semper volent. Sence. L. 6. de Benef. C. 33.

D'UN PRINCE. I. Part. 107 ils ne fournissent aucune occasion de discerner le mérite, & de le protéger, & dont ils voudroient pouvoir borner la générosité à eux seuls & à leurs amis.

VII. Un caractere encore plus dangereux, & qui les rend aussi plus reconnoissables, est le soin qu'ils prennent d'écarter tous ceux qui pourroient être connus du Prince, & attirer sa constance par leur mérite. L'inquiétude où ils sont, lorique quelqu'un, malgré leur vigilance, parvient jusqu'a lui, & les artifices dont ils se servent, pour empêcher qu'il ne soit écouté, découvrent la basse jalousie qui les consume: & cette jalousie est une preuve, qu'ils veulent posseder seuls le Prince qu'ils environnent, & qu'ils craignent, qu'en devenant plus éclairé, il ne se degoûte d'eux & de leurs conseils. Ce n'est point ainsi qu'en use un homme qui aime son Prince. Il le sert autant qu'il peut; mais il est ravi que d'autres le servent encore mieux que lui. Il cherche le mérite par-tout où il est. Il le produit : il le fait connoître, & il regarde comme une trahison, de voler à son maître, ou de lui cacher un tréfor qui lui appartient. Mais un homme d'une si haute vertu se trouve rarement à la Cour, & par conséquent il est rare qu'il y en ait d'autres que des flateurs; & la faute en est aux Princes, qui ne se soucient pas que leur Cour en soit remplie.

VIII. Ils pourroient les reconnoître s'ils vouloient, & ceux mêmes qui se déguisent avec plus de soin, s'ils examinoient l'assectation qu'ils ont de me louer que ceux qui leur sont unis; d'être toujours muets quand il est question des autres, ou de mêler à quelques louanges superficielles quelques défauts essentiels; de les rabaisser par des mots qui paroissent dits négligemment & comme échappés sans dessein, pour leur donner plus de croyance; d'être toujours bornés dans le cercle étroit de leurs intérêts & de ceux de leurs amis. Cette espece de conspiration & de ligue, pour ne louer & ne blâmer jamais rien que par rapport à eux, est un crime d'Etat. A cette seule marque ils doivent être suspects; & il est important que le Prince en soit averti.

IX. Plus le flateur paroît modeste, retenu. desintéressé, plus il est à craindre; parce qu'il rellemble tout-à-fait à ce qu'il n'est point, & qu'on le peut prendre pour l'homme de bien, Mais qu'on examine si, dans le tems qu'il ne dit rien, qu'il ne prétend rien, qu'il se tient même à l'écart, plusieurs personnes ne sont pas son éloge, sans qu'il en soit question; qu'on examine les personnes qui le louent, leur discernement, leur mérite, leur capacité: qu'on approfondisse d'où vient leur zèle & leur chaleur pour cet homme si merveilleux: on trouvera que c'est une pure cabale, que l'intérêt a formée, & que l'artifice tâche de convrir. Une seule découverte de cette nature, suivie du châtiment que mérite l'imposture, peut affranchir le Prince pour long-tems des flateurs qui le tiennent comme investi.

X. Il y a des Courtisans qui gardent à vue le Prince, pour ainsi dire, qui craignent de s'absenter pour des momens, quoiqu'ils

D'UN PRINCE. I. Part. 109 n'aient pas des Charges, ou que celles qu'ils ont ne les obligent pas à une telle affiduité. Ils ont peur que le moindre intervalle ne soit une occasion à d'autres de s'avancer à leur préjudice, & de leur faire perdre ce qui leur a coûté beaucoup de soins, parce qu'ils considerent la bonté du Prince pour eux, comme un bien très-fragile & très-exposé à l'envie. Ils ont raison en un sens; & ce n'est pas le jugement qu'ils portent de la faveur du Prince que je condamne: mais selon leur aveu, ils ne pensent qu'à la ménager; & c'est à quoi se bornent tous leurs soins. Comment auroient-ils donc le courage de risquer ce bien, qui les rend si assidus & si tremblans, pour dire au Prince quelque chose de fort utile à sa gloire & même à sa conscience, mais qui pourroit leur attirer sa disgrace, s'il étoit mal reçu ? Leur grande affiduité marque donc leur grande lâcheté. Ils craignent tout, & leur véritable devoir plus que le reste.

XI. Combien y a-t-il de Princes, que des hommes comblés de leurs bienfaits laissent dans l'erreur sur des points essentiels, par une criminelle indifférence pour eux? Ils sont les premiers à les condamner en secret, mais ils ne voudroient pas avoir dit un mot pour les détromper: pourquoi? Est-ce que ce n'est pas leur affaire? D'autres abordent-ils le Prince pour lui parler? Donne-t-il sa consiance à d'autres qu'à eux? Et eux-mêmes ne seroient-ils pas inconsolables s'il portoit ailleurs sa confiance? D'où vient donc qu'ils sont muets? C'est qu'ils comptent leur Prince pour rien, & qu'ils

### 110 INSTITUTION

ne font aucune comparaison entre lui & eux, entre son véritable bien & leur miserable intérêt.

XII. Il n'y a donc que bassesse, que lâche té, qu'indignité dans le flateur, quand il est bien connu, de quelque naissance qu'il soit, & dans quelque élevation que la faveur l'ait placé. C'est la son caractere ineffaçable. Il n'est capable de rien de grand, de généreux, de salutaire au Prince & a l'Etat. Son intérêt le tient toujours courbé vers la terre. Il ne s'éleve jamais au dessus des biens que l'on peut perdre en demeurant vertueux, & qu'il est quelquefois necessaire de sacrifier à son devoir. Il se mesure uniquement sur ce qu'il plast au Prince de faire. S'il a de grandes pensées, il se fait honneur de les suivre : mais s'il n'en a que de basses, il se contente au plus de les condamner dans son cœur, bien résolu de ne les jamais contredire. Que le Prince juge après cela, si c'est lui qu'on aime, & si les biens dont il comble ses Courtisans, sont des juste recompenses de leur zèle pour sa gloire, & de leur attachement pour sa personne.



## CHAPITRE XII.

Moyens que le Prince doit employer pour écarter les flateurs, dont le princ val est de témoigner un grand amour pour la vérité.

#### ARTICLE I.

# Moyens d'écarter les Flateurs.

I. A Près avoir vu combien la flaterie doit être odieuse aux Princes, & par quelles observations ils peuvent discerner les flateurs: il faut, pour rendre toutes ces reflexions utiles, considérer les moyens d'éloigner de leurs personnes & de leur Cour des hommes si dangereur, & si habiles à se travestir sous toutes sortes de formes: car ils sont capables de prositer même de l'aversion qu'on a de la flaterie, pour flater d'une maniere plus seduisante, en donnant de grandes louanges à une aversion qui marque tant d'élevation & de noblesse.

II. Le moyen le plus sûr de les écarter, mais aussi le plus difficile est de ne leur point donner retraite dans son propre cœur, 2 & de

I Non est quod nos magis aliena judices adulatione perire, quam nostra. Quis sibi verum dicere ausus est? Quis non inter laudantium, blandientiumque positus greges, plurimum tamen sibi ipse assentius est? Senece de Tranquillitate animi. Cap. 1.

n'être pas à soi-même son premier flateur, & son premier courtisan. On les chassera sans peine de sa Cour, si l'on n'écoute point en secret le plus dangereux d'entre eux, qui est l'amour propre: mais l'on employera inuilement contre eux une severité feinte, si l'on traite avec bonté celui dont le langage est encore plus seduisant que le leur, & qui leur tient un chemin toujours ouvert par l'intelligence qu'il conserve avec eux, pour les saire entrer dans le cœur, où il est lui-même si bien reçu, & si fort le maître.

que commettent les Princes, mais cela n'est vrai qu'en partie. Ceux-ci font des fautes parce qu'ils sont slatés: mais les plus grandes viennent de ce qu'ils se flatent eux-mêmes. Ils se disent plus de choses fausses qu'ils n'en écoutent. Ils sont plus ingénieux à se montrer ce qu'ils ont de bon, à se dissimuler ce qu'ils ont de désectueux, à excuser ce qu'ils ne peuvent se cacher, que les plus habiles de tous les slateurs: & ils portent dans leur propre cœur, un poison plus subtil & mieux préparé que celui qu'on leur présente.

IV. Cette maladie est commune à tous les hommes, & le nombre de ceux qui travaillent avec succès à la guérir, est infiniment petit: car où sont ceux qui se parlent à eux-mêmes bien sincérement, & qui osent se dire toutes les vérités qui les humilient & qui les condamnent? Qui ne se craint pas, & ne s'évite pas soi-même? Qui ne cherche point à éluder sa propre censure, & ne sort pas avec p'un Prince. I. Part. 113 hâte de son cœur, de peur de s'y voir très-différent de ce qu'il veut paroître? C'est donc en nous qu'est née la flaterie; c'est de-là qu'il la faut chasser. C'est contre elle que doit s'animer notre haine; & c'est par elle qu'un Prince doit commencer à l'exterminer de sa Cour.

V. Il ne faut pas néanmoins qu'il attende que le penchant secret qu'il a à se flater luimême soit vaincu, pour éloigner de lui les flateurs. Il faut au contraire que sa foiblesse secréte le porte à éviter avec plus de soin ce qui serviroit à l'entretenir, & que plus il sentira de peine à vaincre son penchant, plus il se déclare ennemi de tout ce qui rendroit son travail inutile.

VI. <sup>1</sup> Aussi-tôt qu'il s'appercevra qu'on le veut sonder par la flaterie, qu'il témoigne ouvertement qu'elle lui déplast, & plus encore celui dont elle vient. Qu'il l'arrête par un visage severe; qu'il change le discours, & qu'il fasse sentir par son air, ou, s'il le faut, par quelque chose de plus, qu'il se tient ofsensé du dessein qu'on a de le seduire, & de l'espérance d'y réussir.

VII. Un Empereur <sup>2</sup>, bien digne en cela d'être imité par tous les autres, en usoit ainsi. <sup>3</sup> Il avoit un discernement exquis pour découvrir la flaterie la plus adroite. Il la deconcertoit dès qu'il l'appercevoit, & il en

<sup>1</sup> Ideo claudendæ sunt aures malis vocibus, & quidem primis. Senec. Ep. 123.

<sup>2</sup> Alexa dre Severe.

<sup>3.</sup> Erat ingentis prudentiæ, & cui nemo posset imponere; & quem si aliquis urbanè tentare voluit, intellectus tulit poenas. Lamprid. in ejus vita pag. 214.

punissoit l'auteur, comme coupable de l'avoir voulu surprendre, & de l'avoir cru un petit est prit qui ne s'appercevroit pas de l'artifice. Il ne pouvoit soussir les témoignages excessiss de respect qu'on vouloit lui rendre, ni supporter les expressions affectées de ceux qui l'approchoient. Il les chassoit de sa présence avec ignominie, ou, si leur condition les metroit à couvert de cette peine, il les tournoit en ridicule,

en s'en moquant.

VII. Tibere, parmi de grands défauts avoit confervé le même éloignement de la flaterie, & la même attention à la reprimet. Il interrompoit le discours dès qu'il devenoit flateur. Il marquoit en particulier les expressions qui le blessoient, & il leur en substituoit d'autres plus modestes & plus exactes; & il en usoit ainsi, non-seulement dans la conversation, où il est plus facile de résormer ce qui déplait dans le discours, mais aussi dans les actions publiques, où la parole lui étoit adressée, & où il n'avoit aucun ménagement pour tout ce qui offensoit le goût qu'il avoit conservé pour la vérité.

IX. Il est certainement honteux pour beaucoup de Princes, que la vraie Religion a dû rendre ennemis du mensonge, qu'ils l'écou-

2 Si blandius aliquid dixisset, vel abjiciebatur, si loci ejus qualitas pateretur, vel ridebatur ingenti ca chinno, si ejus dignitas graviori subjacere non posset injuriæ.

r Adulationes adeò aversatus est, ut si quid in sermone, vel in continua oratione blandius de se diceretur, non dubitaret interpellare ac reprehendere, &

commutare continuò. Sutt. C. 27.

D'UN PRINCE. I. Part. 115 tent si tranquillement, dans des discours où la flaterie est répandue sans mésure, & qu'ils se croyent honorés par des harangues que des Empereurs Payens auroient interrompues, comme insupportables au reste de pudeur & de sincerité que leurs vices n'avoient pu éteindre.

X. Je sai qu'il importe au bien public que les Princes soient respectés, & qu'on ne doit ni leur parler, ni parler d'eux que d'une manière qui convienne à leur suprême dignité: mais croit-on leur attirer la venération du peuple, en leur donnant de fausses louanges, que tout le monde convertit en reproches? Et les Princes, en les recevant tranquillement, pensent-ils qu'elles imposent à quelqu'un, & qu'elles ayent un autre esset que de rendre méprisables, & le stateur, & la staterie, & celui qui l'endure?

XI. Ils s'attireroient un applaudissement général, malgré le défaut de mérite s'ils avoient au moins celui de la fincerité: & l'on commenceroit à les louer de bon cœur, s'ils imposoient silence à ceux qui les louent sans

jugement.

I

XII. Mais ce sont deux choses presque toujours unies, que de ne mériter pas d'être loué, & de prendre plaisir à l'être. Un bon Prince doit avoir les deux qualités opposées, s'efforcer de mériter l'approbation, & s'appliquer à moderer les témoignages qu'on lui en donne.

XIII. Il doit désendre en public, aussi-bien qu'en secret, tout ce qui est excessif : & regarder comme excessif, tout ce qui blesse la vérité. Un discours slateur, prononcé dans une

cérémonie, doit être interrompu par lui, si ce lui qui le fait n'a pas prosité des avis qu'on lui a fait donner, de n'y rien mêler que de sage & de raisonnable. Une action de cet éclat est sue dans tout le Royaume. Elle ferme la bouche à tous ceux qui croiroient avoir de l'esprit, en disant de belles paroles, sans se mettre en peine qu'elles sussent vraies. Elle met en honneur le Prince, comme ennemi déclaré du mensonge; & elle apprend à tous ses sujets, que le moyen de lui plaire est d'aimer comme lui, la vérité.

XIV. Par le même motif, le Prince rejettera avec mépris toutes les Poèsses, toutes les Epîtres, tous les Ouvrages d'esprit, où l'on ne respectera pas son caractere de gravité & de modestie, & où l'on aura prétendu le louer aux dépens de son principal mérite, qui consiste

dans l'aversion de la flaterie.

XV. Mais il aura sur-tout une extrême indignation contre toutes ces vaines sictions, où
les noms des anciennes Divinités lui seront attribués, aussi-bien que leur pretendu pouvoir
sur la terre ou sur la mer, sur la guerre ou
sur la paix. Il n'y a rien, d'un côté, de si sroid
que ces chiméres, & d'un autre, de plus impie, ni de plus scandaleux. Je sai que les noms
de Mars, de Neptune, de Jupiter, sont des
noms vuides de sens: mais ce sont des noms
qui ont servi au démon pour tromper les hommes, & pour se faire rendre par eux les honneurs divins. C'est donc saire injure au Prince,
que de le mettre à la place de cet usurpateur:
& le Prince se deshonore en consentant à cette

p'un Prince. I. Part. 117 impiété. Cependant les Théâtres en retentissent; la Musique s'exerce sur ces indignes sictions; les peuples s'infectent de cette espece d'idolâtrie; & les châtimens pleuvent en soule du ciel, sur une Nation qui s'est fait un jeu

d'un si grand mal.

XVI. Le Prince se souviendra en tremblant de l'exemple d'Herode 1, qui, 2 pour avoir reçu avec quelque complaisance les applaudissemens que les Tyriens donnoient à son discours, en disant qu'il étoit plutôt d'un Dieu que d'un homme, sur frappé sur le champ par la main d'un Ange, & rongé des vers tout vivant, en punition du blasphême & de l'approbation qu'il y avoit donnée. L'Ecriture du nouveau Testament atteste cette vengeance; & néanmoins les Tyriens étoient des idolâtres, accoûtumés à prodiguer la divinité par slaterie, & Herode étoit Juif, & par conséquent bien plus excusable que les Chrétiens.

XVII. Les Inscriptions qu'on gravera sur le marbre, ou sur l'airain, seront condamnées par le Prince, & changées par son ordre, si elles ne sont simples & sinceres. C'est un mal plus grand de perpétuer la flaterie par des monumens durables, que de la soussirir dans des discours, qui ne laissent point de vestiges. C'est rendre le scandale comme éternel, &

I Il étoit surnommé Agrippa.

<sup>2</sup> Herodes vestitus veste regià, sedit pro tribunali & concionabatur ad eos, populus autem acclamabat; Dei voces, & non hominis. Consestim autem percussit eum Angelus Domini, eò quod non dedisset honorem Deo, & consumptus à vermibus expiravit. As, C. XII. v. 21. 22. © 23.

apprendre à la postérité à mépriser la vérité, que de lui laisser de si mauvais exemples. Les hommes s'y accoûtument; mais l'indignation de Dieu ne se passe point, & une statue avec un titre insolent est une espece d'Idole, qui lui rend odieux & le lieu où elle est érigée &

le peuple qui n'en gémit pas.

XVIII. Il faut en 2 toutes choses & en toutes occasions que le Prince se déclare contre le mensonge & la flaterie, pour écarter les flateurs. Car inutilement les repousseroit-il par un côté, s'il les admettoit par un autre. Ils comprendroient ailément, qu'il y auroit plutôt de l'affectation dans sa conduite, qu'une véritable haine contre eux, s'il ne falloit, pour se réconcilier avec lui, que changer la maniere de le flater. Il faut leur resuser tout, & leur témoigner sans relâche qu'on les hait, dès qu'on les connoît, mais parce qu'ils font infatigables; il faut employer quelque chose de plus sensible que le mépris & la haine, pour les réprimer: & c'est de n'accorder aucune grace, ni aucun emploi à un flateur reconnu.

XIX. Un tel moyen est d'une grande estcace, si l'on veut bien s'en servir toujours: car c'est ôter à la flaterie ce qui la nourrit, & la faire périr par la faim. Elle renoncera à ses artifices, dès qu'ils ne serviront qu'à la

1. Idolum zeli. Une Idole qui excite la jalousse de

Dien. Ezech. C. VIII. v. 5.

<sup>2.</sup> Vess asien se moqua de ceux qui, par une sausse se nealogie viuloient saire remonter sa maison jusqu'à Her cule. Conantes quosdam originem Flavii generis ad conditores Reatinos, comitemque Herculis reserre, irrist ultrò. Suet. C. 12.

p'UN PRINCE. I. Part. 119 rendre malheureuse. Car c'est pour son intérêt seul qu'elle s'acharne à poursuivre le Prince avec ses louanges, & si elle voit qu'elle l'irrite toujours, elle apprendra un autre métier, & essayera de lui devenir agréable par quelque chose de plus solide.

### ARTICLE II.

Le moyen le plus efficace pour écarter les Flateurs, est de témoigner un grand amour pour la vérité.

I. On voit assez que tout ce que j'ai dit jusqu'ici doit être fondé sur l'amour de la vérité, & qu'il ne peut être exécuté si cet amour n'est bien sincere. Mais il est important, que le Prince déclare hautement qu'il n'aime que ce qui est vrai : qu'il ne trouve aucune beauté, ni aucun agrément, dans ce qui n'en a que l'apparence ; qu'il ne veut être trompé, s'il est possible, en quoi que ce soit, & qu'on ne lui peut plaire qu'en lui parlant sur toutes sortes de sujets avec une exacte vérité.

II. Une telle déclaration, renouvellée dans les occasions importantes, aura deux grands esfets. Elle donnera accès aux gens de bien, & elle mettra en fuite les imposteurs. Elle ouvrira aux uns la demeure du Prince, qui a déja pour eux les oreilles ouvertes, & le cœur tout disposé; & 1 elle fermera les portes aux

<sup>2</sup> His neque palatii neque aurium fores aperiet. Theophilact, Inst. Reg. P. 2. Cap. 16.

fes ennemis.

III. Mais une telle déclaration engage à bien plus qu'on ne pense. Il y a des vérités que les Princes écoutent avec plaisir : il y en 2 d'autres qui les blessent, s'ils n'y sont bien préparés. Tout ce qui les instruit, en les rendant plus habiles, ne trouve point d'obstacles; mais ce qui les instruit en les reprenant, en trouve de grands: & c'est-la d'ordinaire où tous les projets de persection se deconcertent & s'exhalent en sumée.

IV. Il y a peu de Princes, dont on puisse dire ce que S. Ambroise disoit du grand Théodose après sa mort: co I Je l'ai aimé, parce pu'il n'aimoit point la flaterie, & qu'il aimoit au contraire à être repris ». Grand éloge, & qui renserme tout. Il y a peu de Princes, comme David, qui regardent co 2 comme parce & une miséricorde que le pisse juste les reprenne, & qui rejettent le parque le pécheur, c'est-à-dire le flateur, » veut répandre sur leurs têtes. » Il y en a peu qui soient de l'avis du Sage, & 3 qui maiment mieux les blessures que fait un ami, que les caresses trompeuses d'un ennemi pui les flate. » Mais cette matière a be-

1. Dilexi virum, qui magis arguentem quam adulantem probaret. S. Ambr. de obitu Theod. n. 34.

2. Corripiet me justus in misericordià & increpabit me; oleum autem peccatoris non impinguet caput meum. CXI. v. 5.

1. Meliora funt vulnera diligentis, quam frauduienta ofcula odientis. Prov. C. XXVII. v. 6. D'UN PRINCE. I. Part. 121 soin d'être traitée avec plus d'étendue, & j'y destine le Chapitre suivant.

## CHAPITRE XIII.

Combien il est rare que l'amour de la vérité soit sincere, & qu'il surmonte les obstacles qui empêchent ordinairement les Princes de la connoître.

### ARTICLE I.

Il est rare que l'amour de la vérité soit sincere.

I. I Ln'y a rien qui fasse plus d'honneur à l'homme, & principalement quand it est dans une grande place, que le desir de connoître la vérité, parce que ce desir, quand il est sincere, est la preuve d'un esprit excellent, qui veut être conduit par la lumiere & la raison, & d'un cœur juste & droit, qui est sans passion, & qui ne cherche que le bien. Mais plus ce desir fait honneur à l'homme, plus il est aisé qu'on se laisse éblouir par une apparence flateuse, & qu'on se persuade trop legérement qu'on a ce qui mériteroit de grandes louanges si l'on l'avoit.

II. On tâcheroit inutilement d'inspirer quelque désiance sur ce point, à un homme qui croit sentir ses dispositions, & être mieux instruit de ce qu'il pense & de ce qu'il aime, que tous ceux qui voudroient l'en faire dou-

Tome I. F

1

ter; mais c'est l'occasion qui découvre le cour, & ce qui y étoit caché sous un desse qui n'en

occupoit que la surface.

III. Tant qu'on parle de la vérité en géné. ral, l'esprit s'y porte par une inclination naturelle, & le cœur la defire, parce qu'il ne sent point qu'elle lui soit opposée; mais dès qu'elle le condamne, il s'afflige de l'avoir vue, &l pardonne avec peine à ceux qui la lui ont fait voir. ce 1 Je vous demande avec instance, di-» soit un Roi 2 d'Israel à un Prophête du Sei-» gneur, & je vous conjure au nom de Dieu, » de ne me dire que la vérité ». Qui ne jugeroit par ces paroles, que l'intention du Roi étoit sincere ? Le Prophête lui répond le contraire de ce qu'il espéroit, & 3 le Roi le fait mettre en prison pour l'en punir. Voilà le fond du cœur expliqué. Le Prince vouloit unir l'honneur de chercher la vérité, avec un desir plus fincere & plus profond d'être flaté: l'évenement sépara ces deux choses; mais un moment auparavant on eût pu y être trompé.

IV. Voici un exemple encore plus propre à découvrir les replis du cœur, secrétement ennemi de la vérité, dans le tems qu'il est pleinement persuadé qu'il n'aime qu'elle. 4 Les Chefs des soibles restes du peuple d'Israël, qui étoient demeurés en Judée après la ruine de Jerusalem, prierent le Prophète Jeremie,

<sup>1.</sup> Iterum atque iterum adjuro te, ut non loquatis mihi nisi quod verum est in nomine Domini, 3. Res. C. XXII. v. 16.

<sup>2.</sup> Le Rei Achab au Prophéte Michée.

<sup>3</sup> Mittite virum istum in carcerem, Ibid. v. 27.

<sup>3.</sup> Jerem. C. XLII. v. 1. & feq.

D'UN PRINCE. I. Part. de demander à Dieu pendant plusieurs jours, qu'il lui plût de leur marquer , s'il vouloit qu'ils continuassent à demeurer dans leur pais, ou qu'ils cherchassent un asile en Egypte. Le Prophête le promit, & eux l'affurerent en ces termes de leur obéissance : « 1 Nous prenons » Dieu à témoin de notre bonne foi : & nous » voulons qu'il nous punisse, si nous n'accom-» plissons pas tout ce qu'il nous dira par votre » ministere; nous vous envoyons vers lui, & » nous obéirons à ses ordres, soit qu'ils soient oconformes à nos desirs, soit qu'ils y soient » contraires : car nous ne pouvons espérer d'ê-» tre heureux, qu'en écoutant la voix du Sei-» neur notre Dieu ». Le Prophête consulta le Seigneur, & le pria pendant dix jours, & après ce terme il assembla les Chefs & le peuple, leur défendit de la part de Dieu d'aller en Egypte, & les assura de sa protection, s'ils s'y conficient en demeurant en Judée; & alors tous ces hommes si soumis & si religieux en apparence éclaterent en blasphêmes contre la réponse que Dieu leur faisoit par son Prophête: " Vous mentez, dirent-ils à Jeremie, ce n'est » point le Seigneur qui vous envoie, & qui » nous défend d'aller en Egypte : c'est Baruch

-

it

d

15

ŀ

es

10

tis

non juxta omne verbum, in quo miserit te Dominus Deus tuus ad nos, sic faciemus, sive bonum est sive malum: voci Domini Dei nostri, ad quem mittimus te, obediemus, ut benè sit nobis cum audierimusvocem Domini Dei nostri. Jerem. C. XLII. v. 5. 6.

2 Mendacium tu loqueris: non misit te Dominus, sed Baruch incitat te adversum nos, ut tradat nos in manus Chaldæorum, ut interficiat nos, & traduci saciat in Babylonem. Jerem. C. XLIII. v. 2. & 3.

>> qui vous suggere ce pernicieux conseil, pour >> nous faire périr par la main des Chaldéens, >> ou pour nous faire exiler à Babylone.

V. Quel changement, diroit quelqu'un peu instruit de la duplicité naturelle aux hommes! comment peut-on passer si promptement de l'obéissance à la révolte? Qu'est devenu ce desir si sincere, & si solemnellement attesté par le serment, de connoître la vérité, & de la suivre il n'y a ici point de changement : on n'a fait que lever le voile qui cachoit les dispositions dominantes. L'amour de la vérité n'étoit qu'une idée. Le desir de suivre son inclination étoit seul véritable : mais on ne le connoissoit pas, & l'on s'applaudissoit d'une pensée stateule que l'épreuve a dissipée.

VI. Il en est ainsi de presque tous les hommes, qui ne répondent si hardiment de leur attachement à la vérité, que parce qu'ils ignorent quel sacrisice elle exigeroit d'eux, & quelle opposition il y a entre elle & leurs inclinations corrompues. Ils aiment sa lumiere; mais non sa censure. Ils l'interrogent dans l'espérance d'en être approuvés; mais ils n'hésitent pas à traiter ses réponses d'imprudentes & d'excessives, & par conséquent de fausses, si elles sont contraires à leurs desirs.

VII. Plus les hommes sont élevés au-dessus des autres, plus ils sont capables de cette illusion: car ils sentent à merveille quelle grandeur

il y a dans le caractere d'un homme vrai qui veut être instruit, & le veut de bonne foi: mais

<sup>1.</sup> Amant lucentem, oderunt redarguenrem, S. Aug. L. 10. Conf. C. 23.

D'UN PRINCE. I. Part. 125 ils sentent beaucoup moins tout ce qui les empêche de se faire instruire, & d'en prositer. Et cette impression inégale de sentimens les persuade qu'ils n'aiment que la vérité; qu'ils la suivent dès qu'elle leur est montrée; que s'ils l'ignorent, c'est moins leur faute, que celle des personnes qui ne la leur disent pas; & que l'on ne peut leur faire plus de plaisir, que de la leur montrer.

VIII. Mais ceux qui sont chargés de la leur découvrir, pensent bien disséremment. Ils voient rarement que leurs avis soient reçus. Ils sentent presque toujours qu'ils blessent, s'ils ne couvrent la vérité sous des expressions qui la laissent à peine paroître. Ils sont obligés d'étudier mille détours, & d'employer mille artisses pour faire réussir un seul mot, & souvent ils se repentent de l'avoir dit, parce qu'on leur

en sait mauvais gré.

ľ

e

à

t

IX. Ils avouent presque tous, que le tems où l'on puisse espérer d'être écouté des Princes, est celui de leur jeunesse; encore ne faut-il pas qu'ils soient sur le thrône: que dès qu'ils commencent à n'être plus dans la dépendance, ils n'écoutent plus rien; & que plus ils avancent en âge, plus ils s'enfoncent dans une épaisse nuit, que la lumiere de la vérité ne sauroit pénétrer: qu'alors tout le fruit d'une heureuse éducation se perd insensiblement, parce qu'il n'est plus soutenu, & que mille erreurs prévalent enfin sur les vérités dont on avoit jetté la semence.

#### ARTICLE II.

Il est rare que l'amour de la vérité soit asset fort dans les Princes, pour surmonter les obstacles qui les empêchent de la connoître.

I. Ces erreurs, outre les racines naturelles qu'elles ont dans le cœur, sont inspirées par des hommes qui ont dessein de tromper, & par d'autres qui sont trompés eux-mêmes les premiers. Les uns sont servir la séduction à leur intérêt; les autres suivent, sans dessein, leurs propres tenebres. Le Prince vit au milieu de ces hommes; & il est souvent affez malheureux pour réunir toutes leurs erreurs.

II. Il n'entend presque jamais rien d'utile, rien d'exact, rien de salutaire. Toutes les idées qu'on lui présente sont fausses. On perverit devant lui les noms du bien & du mal, des passions & de la vertu. On fortisse un discours séducteur par des exemples encore plus sédussans. L'on ferme à la vérité toutes les avenues. Et que sert-il alors à un jeune Prince de conferver un amour soible pour elle, & une crainte vague d'être trompé?

véritable & plus sincere dans un Prince qu'elle ne l'est dans les autres, il prendra des précautions pour n'être pas trompé: mais quelles se sont ces précautions? Et sait-il bien qu'il nour it dans son cœur une secrette confiance en ses lumieres, qui rendra tout inutile? Deman-

D'UN PRINCE. I. Part. 127 dera-t-il ce qu'il pense savoir mieux que beau-coup d'autres? Sera-t-il assez humble pour avouer, qu'il ignore bien des choses nécessaires à son état? Ne se croiroit-il pas deshonoré s'il l'avouoit? Ne seroit-il pas fâché de voir dans un autre plus de sagesse & de capacité qu'il n'en a?

IV. Mais en laissant à part ces défauts si naturels & si propres aux Grands; quel est le Prince qui ne craigne de donner trop d'avantage à ceux qu'il consulteroit sur sa conduite, que sa consiance pour eux ne leur inspire trop de liberté, & qu'ils n'abusent ensin de sa doci-

lité & de sa franchise?

V. Les Rois ne veulent qu'on leur parle que lorsqu'il leur plaît. Ils s'offensent quand on en use autrement. Et comme on ignore quand il leur plaît, on demeure dans le silence. Ainsi tous les avis se réduisent à ceux qu'ils veulent bien demander. Et s'ils ne pensent à rien, ou s'ils pensent ce qu'ils ne doivent pas, mais sans en avoir aucune inquiétude, le mal est sans remede. Le Prince se trompe, & l'on est contraint de le laisser tranquille dans son erreur.

VI. Ceux qui paroissent le mieux intentionnés, s'informent de la vérité; mais à qui? Aux personnes qui les environnent, & qui ont souvent intérêt de la leur cacher; parce qu'ils prositent eux-mêmes de leur erreur, ou parce qu'ils sont liés avec ceux qui ont intérêt que le Prince ne soit pas si clairvoyant, ou qu'ils appréhendent de se commettre, en s'exposant à son secret & à sa prudence, dont ils

### 128 INSTITUTION

font ordinairement peu sûrs. Ces considérations retiennent les plus sages qui ne disent rien, ou peu de chose; & tout demeure inconnu, malgré les questions du maître.

VII. D'ailleurs, ces fortes d'enquêtes sont très-imparsaites. Les Princes veulent être avertis sur certains sujets, & non sur tous. On voudroit leur dire plus, mais ils n'en donnent pas l'occasion. Ils sont occupés d'un devoir, & négligent les autres. Ils ont du zèle par goût, par humeur: mais excepté ce qui les frappe dans le moment, tout le reste est compté

pour rien.

VIII. Il est rare qu'ils sachent profiter de quelques mots qui seroient capables d'exciter leur attention, & de les conduire plus loin. Ils ne comprennent pas la valeur de certains avis enveloppés, qui les regardent eux-mêmes, ou des personnes puissantes. On n'oseroit s'expliquer davantage sans un commandement bien précis: On met le Prince sur les voies: on ouvre devant lui une senètre: il ne tient qu'à lui d'ouvrir les yeux, & de regarder; mais il est distrait & indissérent, & celui qui l'avertissoit, le devient à son exemple.

IX. Sur quelle matiere les avis seroient-ils plus nécessaires que sur les désauts personnels du Prince? Mais quelle matiere est plus délicate? & à qui réussiroit-il d'y toucher? Les Rois s'offensent si l'on paroît avoir étudié leur conduite, & si l'on a vû plus qu'ils ne vouloient. Ils peuvent d'abord recevoir assez tranquillement un premier avis: mais un second seroit mal reçu. Ils paroissent se mieux souvenir de

la liberté qu'on a prise, que du service qu'on a voulu rendre. Ils le marquent par des mots indirects, ou par des railleries piquantes. Ils se serment à l'avenir & deviennent plus désians & plus severes : & un serviteur sidele voit passer à d'autres, plus complaisans, la faveur que

sa sincerité lui a fait perdre.

X. Ce n'est pas qu'un Prince qui se pique d'aimer la vérité, ne fasse souvent des questions sur sa propre conduite à des domestiques affectionnés, & qu'il ne leur demande ce qu'on pense de lui; mais c'est à ses admirateurs qu'il fait ces questions : c'est à des personnes dont il croit les lumieres bornées, & devant qui l'amour apparent de la vérité devient un nouveau sujet d'admiration. Ce n'est pas à des hommes gagés, & qui peuvent par un seul mot perdre leur fortune, qu'un Prince doit demander s'il a des défauts, & s'il remplit tous ses devoirs. Plus il se borne à de telles lumieres, plus il s'expose à demeurer toujours dans les tenebres. Ce sont des hommes désintéresses, habiles, généreux, pleins de vûes pour le Prince & pour son Royaume, qu'il doit consulter; & il doit être mécontent, quand il ne trouve que des louanges.

XI. Il faut qu'un Prince cherche la vérité, non-seulement avec sincérité, mais même avec inquiétude. Autrement elle le fuit, non par elle-même, puisqu'au contraire elle va au-devant des hommes, mais à cause de tout ce qui la repousse & qui l'éloigne de lui. C'est pour cela que l'Ecriture l'avertit d'acheter la vé-

# 130 INSTITUTION

rité, r mais de ne la jamais vendre; parce qu'il faut souvent qu'il en coûte beaucoup pour l'avoir & pour la retenir, & qu'il ne faut rien

épargner pour l'un & l'autre.

XII. Mais le secret le plus sûr pour la trouver, est de savoir en prositer quand on l'a trouvée. Je parle de celle qui vient par le conseil & le ministere d'autrui. Il saut la recevoir avec joie & avec reconnoissance, & prouver que ce sentiment est sincere, en faisant usage des avis qu'on a reçus. Par ce moyen on en conserve la source: ils viennent de toutes parts; & la prudence qui les fait discerner, ne rejette que les inutiles, & ne néglige aucun des nécessaires.

XIII. Un Empereur 2 fort sage en usoit ainsi. 3 Il trouvoit bon que tout le monde lui dit son sentiment avec liberté. Il l'écoutoit avec attention; & il en profitoit, quand on lui marquoit ce qu'il pouvoit reformer ou changer dans le gouvernement: bien dissérent en cela de Tibere, qui, 4 quoiqu'ennemi de la slaterie, ne pouvoit soussirir la liberté; & qui craignoit les avis & les conseils, dans le tems qu'il témoignoit une grande aversion des louanges.

4 Angusta & lubrica oratio sub Principe qui libertatem metuebat, adulationem oderat. Tach. L. 2. Annal. p. 74.

werb. C. XXIII. v. 23.

<sup>2</sup> Alexandre Severe.

<sup>3</sup> Moderationis tantæ fuit, ut sibi ab omnibus liberè quæ sentiebant dici cuperet: & cum dictum esset, audiret; & cum audisset, ita ut res poscebat, emendatet & corrigeret. Pag. 24.

D'UN PRINCE. I. Part. 131 On ne savoit comment traiter avec lui, ni quel étoit le milieu entre le mensonge & la vérité, capable de le satisfaire : mais ce caractere, qui paroît fort singulier, est celui de tous les Princes qui ont assez d'esprit & de courage pour ne pouvoir souffrir la flaterie, mais qui ne veulent pas qu'on leur donne des avis qu'ils ne demandent point; & qui regardent comme une liberté indiscréte, le zèle de ceux qui tâchent de les éclairer. Le nombre de ces Princes est petit, parce qu'ils ont presque tous beaucoup d'inclination à être loués : 3 mais tous ceux qui s'élevent au-dessus de cette bassesse. fans aimer fincerement la vérité, sans la chercher, sans la recevoir avec joie lorsqu'on la leur découvre, s'exposent à conserver de grands défauts, & à se borner à des vertus très-médiocres.

1 Non vides quemadmodum illos in præceps agar extincta libertas? Senec. L. 6. de Benefic. Cap. 30.



#### CHAPITRE XIV.

Pour conserver l'amour de la vérité, & pour en être bien instruit , le Prince doit s'attacher des personnes qui n'aiment qu'elle. Ca. rattere de ces personnes. Usage qu'il faut faire de leur mérite.

### ARTICLE I.

Pour conserver l'amour de la vérité, & pour en être bien instruit, le Prince doit s'attacher des personnes qui n'aiment qu'elle.

I. TL est évident par tout ce qui a été dit I jusqu'ici, que les Princes, même bien intentionnés, parviennent difficilement jusqu'à la vérité, ou parce qu'ils ne la cherchent pas avec assez de soin, ou parce que les personnes qui les environnent conspirent à la leur cacher. Le seul remede à ces deux inconvéniens est de faire choix de quelques amis, qui n'ayent d'autre intérêt que celui du Prince, qui ayent reçu de lui, non-seulement la liberté, mais un commandement exprès de lui dire tout ce qu'ils pensent, & qu'ils puissent confulter dans toutes les occasions avec une confiance sans réserve.

II. Mais je supplie le Prince d'observer avant tout, que si ces hommes tiennent à lui par d'autres liens que ceux d'une affection égaleD'UN PRINCE. I. Part. 133 ment tendre & respectueuse, je ne réponds plus de leur sidélité: & que se, de son côté, il ne s'attache à eux par un sentiment sincere de bonté & de reconnoissance, je ne saurois répondre qu'ils lui soyent utiles. Il faut que la correspondance soit mutuelle, que l'amour de la vérité soit le principe d'une union serme & durable, & que, de part & d'autre, on comprenne qu'on a le même intérêt: autrement tout ne seroit qu'une cérémonie, & l'on s'en degoûteroit bientôt des deux côtés.

III. Les Princes qui ne sont occupés que de leur majesté, n'entendront point cela. Ils croiroient s'abaisser, s'ils choisissoient des amis entre leurs sujets. Ils en exigent du respect, & les dispensent du reste: & pour eux, ils ne connoissent que leur autorité, & la mettent à

la place de tout.

IV. Ils ne savent pas ce qu'ils perdent 1 en demeurant ainsi retranchés dans leur Grandeur, & comme séparés du commerce des autres hommes. Cette sierté qui les porte à renoncer aux sentimens humains, les dégrade, au lieu de les élever, & le mépris qu'ils sont de l'amitié, la plus précieuse chose de l'univers, marque seulement qu'ils n'en sont pas dignes.

V. Ceux qui ont mieux connu la véritable grandeur des Souverains, ont eu des pensées bien différentes. 2 Ils ont cru que dans tout ce

i Severior illa gravitas vos domo penitus clausos, & à vobis ipsis quasi obsessos detinet. Quamdiu ergo humanam conditionem aspernamini, nec hominis quidem persectionem attingitis. Synes. de Reg. p. 14. 5 15.

2 Nam que ulla Rege dignior possessio quam amici

# 134 INSTITUTION

que possedent les Rois, rien n'égaloit le commerce d'un ami, qui ajoute à leur bonheur, en s'y intéressant, & diminue leurs peines en y prenant part; qui est toujours sincere quand il loue, toujours respectueux quand il reprend, toujours sidele, quoique tout change.

VI. Ce n'est que parce qu'on ne connoît pas ' un bien d'un si grand prix, qu'on y est indisférent: car si l'on en avoit une juste idée, on ne se croiroit point heureux quand on en feroit privé, & l'on mettroit sa gloire aussi-bien que sa félicité à l'acquerir & à le conserver. Il est donc important qu'un Prince sache ce que c'est qu'un ami digne de lui; & que, sur la peinture que je vais lui en faire, il cherche toute sa vie avec application ceux qui lui paroîtront y ressembler.

# ARTICLE II.

# Caractere de ces personnes.

I. Sa premiere qualitéest, d'être profondément secret, de l'être à toute épreuve, & de

consortium? Quis secundarum rerum particeps jucundior? Quis in adversis sortunæ casibus tolerandis stabilior? Quis in laudando sincerior? Quis in acriter objurgando minus mosestus? Synes. de Reg. pag. 11.

i Exoleverat priscum mortalium bonum amicitia, disoit un grand homme à l'Empereur Trajan, cujus in socum migraverant assentationes, blanditiæ, & pejor odio amoris simulatio... tu hanc pulsam & errantem reduxisti. Habes amicos, quia amicus es: neque enim, ut aliis subjectis, ita amor imperatur. Panego Traj. p. 234.

D'UN PRINCE. I. Part. 135 l'ètre sans peine, sans avoir besoin pour cela de beaucoup de réflexions, & sans qu'il lui en coûte pour se retenir. Il le sera, sans affecter de le paroître. Il ne montrera point, par un air mystérieux, qu'il cache quelque chose. Il n'en laissera point entrevoir une partie, en se contentant de supprimer l'autre. Il n'approchera jamais de ce qu'il doit taire, ni ne souffrira qu'on le conduise à ce dangereux voisinage par des questions. Il les arrêtera toutes dès le commencement, de peur que ses réponses sur les unes, & son silence sur les autres, ne le découvrent; & il accoutumera tout le monde, même ses meilleurs amis, à ne lui jamais rien demander sur tout ce qui peut regarder ou le Prince, ou les choses qu'il lui confie. Si cette premiere qualité lui manquoit, ou si elle n'étoit pas aussi parfaite que je viens de le dire, toutes les autres ne le rendroient pas digne de l'amitié du Prince, qui seroit obligé de prendre des précautions, de se mésurer, de se défier: ce qui est absolument incompatible avec la confiance sans bornes, dont il s'agit.

II. Il aura une grande capacité pour les affaires, pour les conduire, pour les prévoir. Il ne donnera que de sages conseils, & sera également éloigné de la lenteur & de la témerité. Il saura se précautionner contre les dangers, & trouver des remedes aux inconvéniens. Il ne s'étonnera pas dans les contretems, & ne s'abandonnera pas à une douleur inutile. Il aura de la tranquillité, mais par raison & par lumiere, plutôt que par temperament; & il sera toujours en état de consoler le Prince par

136 INSTITUTION le fond de sagesse & de ressources qui seront en lui.

III. Il ne desirera rien pour lui-même, & il sera universellement sans prétentions pour lui, pour sa famille, pour ses amis. Il sera toujours tel. La faveur ne le changera pas. La consiance du Prince le laissera dans la même situation où elle l'avoit trouvé; & il ne tâchera pas de la conserver par d'autres voies, que cel-

les qui la lui auront fait mériter.

IV. Son défintéressement sera fondé sur un éloignement sincere de toute charge & de tout emploi. Il les craindra, comme funestes ordinairement à la vertu, comme environnés de périls, comme des occasions de beaucoup de fautes. Ce ne sera point par une dissimulation étudiée, mais par conscience & par lumiere, qu'il les évitera. Ce ne sera point dans le dessein d'obtenir plus, qu'il resusera moins. Ce ne sera point un appas & une amorce que sa modestie, pour éblouir le Prince. Ce sera une vertu sincere, ennemie de l'artissice, & que le tems découvrira, sans la pouvoir affoiblir.

V. Il aura pour le Prince un attachement très-respectueux & très-tendre: mais il sera toujours prêt à se retirer, quand le Prince le voudra. Il ne songera point à se rendre nécessaire. Il ne formera point de liaisons secretes avec des personnes puissantes, pour s'affermit dans sa place. Il ne prendra aucune précaution pour l'avenir. Il demeurera par respect pour la Providence qui l'a appellé. Il se retirera par le même motif, quand elle lui rendra sa liberté. Il sera sans racines, & il aura toujours moins

D'UN PRINCE. I. Part. 137 de peine à retourner dans la retraite, qu'il

n'en avoit eu à la quitter.

VI. La confiance dont le Prince l'honore . ne servira qu'à le rendre plus humble. Il ne changera rien dans son premier état. Il conservera les mêmes déhors, la même fimplicité, la même modestie, parce qu'il conservera les mêmes sentimens. Il ne tirera point avantage de ce que le Prince lui dira, pour exiger qu'il lui dise plus. Il remarquera seulement, s'il se retire & se refroidit; mais il le remarquera, sans écouter de vaines défiances, & sans prendre de légeres inégalités pour des dispositions permanentes. Son unique attention sera à rendre le Prince meilleur & plus juste, s'il est possible, & à veiller sur soi-même, de peur qu'il ne s'affoiblisse en s'occupant d'un autre foin.

VII. A quelque degré que parvienne la confiance du Prince, & l'autorité qu'il lui donnera, jamais il ne promettra rien, qu'après l'avoir consulté. Jamais il ne montrera d'autre pouvoir que celui de son maître. Jamais il n'attribuera les graces à son propre crédit, à ses sollicitations, à sa dextérité à ménager le Prince. Jamais il ne se déchargera des refus, pour faire retomber ce qu'ils ont d'odieux & de dur, sur le Souverain. Il ne se montrera jamais au lieu de lui, & jamais plus juste & plus porté à faire plaisir que lui. Il ne le flattera pas; mais il se taira. Il ne justifiera pas toujours sa conduite; mais après avoir fait son devoir en secret, en parlant au Prince, il ne se vantera pas en public de l'avoir fait.

VIII. Rien ne sera plus opposé à son caractere que de vendre son crédit, ses recommandations, ses-bons offices auprès du Prince. Il aura en horreur cette honteuse corruption; & il s'appliquera de toutes ses forces à la bannir de la Cour. Personne ne pourra se vanter de lui avoir fait accepter quoi que ce soit, ni de l'avoir rendu plus riche. Il aura sur les petites choses la même délicatesse que sur les grandes. Aucun présent, sous aucune forme, n'entrera dans sa maison. Ses domestiques se ront aussi purs que lui. S'ils ne l'étoient pas, ils seront exclus, dès que leur conduite sen connue; & il employera des moyens surs pour en être averti. Le Prince seul aura droit de lui faire du bien : mais si celui dont je fais ici le caractere, est tel que je le desire, il obtiendra du Prince même qu'il lui soit permis de le refuser.

IX. Il se chargera avec plaisir des recommandations des pauvres, & des prieres des personnes qui sont sans protection. Il se rendra leur avocat, après s'être rendu Juge de leur demandes. Il verra, s'il est nécessaire que le Prince en soit informé: car il ne lui portera pas inutilement ce qui peut être réglé par une autre voie. Il croira avoir obtenu pour lui-mème, tout ce que les personnes qui sont sans crédit auront obtenu par son moyen; & il trouvera très-bon que le Prince lui impute comme des graces, toutes celles qu'il accordera aux pauvres en sa faveur.

X. Il ne connoîtra point d'autre bien que la perfection du Prince, & le bien public. Ces deux choses, qui sont inséparables, lui tiendront lieu de tout. Il y rapportera tous ses soins, & toutes ses actions. Il ne sera content qu'à proportion de ce qu'il y aura contribué. Il ne sera affligé qu'à proportion de ce qu'il y trouvera des obstacles. Il ne se consolera d'être sorti de sa retraite, que par l'espérance d'y rentrer, & s'il arrive qu'il y retourne, il substituera les desirs & les prieres auprès de Dieu, aux soins dont il sera déchargé.

XI. Le fondement de ces excellentes dispofitions, sera une solide piété: sans quoi elles ne seroient ni parsaites, ni constantes. Il aura dans toutes ses actions un motif encore plus grand & plus élevé que ses actions. Il aura toujours devant les yeux, celui dont le Prince n'est que le Ministre. C'est à lui qu'il desirera de plaire. C'est de lui qu'il attendra tout; & il ne consentira à n'avoir ici aucune récompense, que parce qu'il en espérera une autre plus di-

gne de sa vertu.

26.

n-

ce,

1;

n-

er

nj

### ARTICLE III.

# Usage que le Prince en doit faire.

I. Un Prince qui seroit assez heureux pour trouver un homme si grand en toutes manieres, se croiroit-il deshonoré, en le traitant comme un ami? 1 que peut-il avoir dans l'é-

t Tunc maximè Imperator, cum amicum ex Imperatore agit. Etenim cum plurimis amicis fortuna Principum indigeat, præcipuum est Principis opus amicos parare. Paneg. Traj. p. 234.

tendue de ses Etats qui lui soit comparable? Et à qui accordera-t-il l'estime, l'assection, l'amitié, en un mot, la plus tendre, s'il ne l'en

juge pas digne?

II. A quel usage ne peut-on pas mettre un homme d'un mérite si universel? La Avec qui déliberera-t-on plus sûrement? Dans le cœur de qui repandra-t-on le sien avec plus de liberté; qui s'intéressera plus véritablement que lui à tout ce que l'on consiera à sa sagesse & à sa diligence? Quelle conversation sera plus aimable que la sienne; où trouvera-t-on une approbation plus sincere quand on l'aura méritée? Et si l'on a des désauts, où trouvera-t-on tant de lumière avec tant de charité & de prudence, pour en avertir?

III. 3 Dans une grande élévation, où l'on est exposé à mille frivoles admirateurs, qui ne savent en quoi consiste la véritable sélicité, combien est-il nécessaire qu'un Prince ait auprès de lui un homme éclairé & sidele qui le soutienne contre le torrent des erreurs populaires: qui lui dise en secret, tout le contraire

2 Non censor odiosus, sed jucundus monitor. The

philact. P. 2. c. 16.

r Fidele confilium, assidua conversatio, sermo comis, & sine adulatione jucundus: aures, si deliberare velit, diligentes; tutæ, si credere. Senec. L. 6. de Benes. C. 29.

<sup>3</sup> Monstrabo tibi cujus rei inopia saborent magna sastigia: quid omnia possidentibus desit: scilicet ille, qui verum dicat, & hominem inter mentientes stupentem, ipsaque consuerudine pro rectis blanda audiendi ad ignotantiam veri perductum, vindicetà consensu, concentuque salsorum. Senec. L. 6. de Benes. C. 30.

de ce qu'il entend en public; qui le fasse souvenir de ce qu'il est, de ce qu'est sa grandeur, de ce que sont tous les biens dont on le regarde comme le maître? Sans cet homme incorruptible, l'enchantement du mensonge prévaudroit ensin: car on s'accoutume à juger comme la multitude, quand on n'entend que la multitude; mais la vérité montrée de tems en tems & à propos, dissipe l'illusion qui commençoit à se former, & fait évanouir tous les nuages que les préjugés des hommes avoient déja repandus.

IV. 1 Il n'est presque pas possible de conserver dans une grande prosperité des sentimens équitables & moderés: & ce sont deux choses comme opposées, de paroître heureux ici, & de ne pas se persuader qu'on l'est en esset. L'inclination secrette du cœur, qui aime à se fixer ici & à y trouver son repos, assoibilit toutes les idées des biens plus réels & plus solides; mais dont les sens ne sauroient juger. 2 Le Prince alors a besoin d'un Avocat qui plaide pour la raison contre les sens, qui le rappelle à luimême quand il commence à chanceler & à s'éblouir, & qui, n'étant pas exposé au même péril que lui, le connoisse mieux, & en soit plutôt allarmé.

V. Car il y a des dangers dont les suites sont très sunestes, mais qui sont si couverts.

2 Necesse est admoneri, & habere advocatum bonæ mentis. Senec. Ibid.

<sup>1</sup> Quasi ista inter se contraria sint, bona sortuna & mens bona: ita melius in malis sapimus, secunda rectum auserunt. Senec. Epist. 94 p. 597.

#### INSTITUTION 142

& si difficiles à discerner dans les commences mens, que c'est rarement celui qui est-prêta y tomber qui s'en apperçoit. Il faut que ce soit un autre qui l'avertisse; parce que, pour dé. convrir le danger dans ces occasions, il faut n'avoir point d'intérêt à se le dissimuler, & que celui qui en est si près, ne s'est misen cet état, que par un secret affoiblissement qui

a déja fait impression sur son cœur.

VI. Il faut alors qu'un ami attentif & courageux se mette entre le Prince & le danger, qu'il lui montre où il va se précipiter, qu'il l'arrache avec quelque violence d'un si pernicieux voisinage; & qu'il aime mieux déplaire un moment à sa passion, que de lui déplaire à luimême pour toujours, en la laissant fortifier par sa négligence. Mais qui sera cet ami? Comment l'avoir au besoin? Le trouvera-t-on parmi des Courtisans dominés par leurs intérêts? On connoîtra pour-lors s'il méritoit d'être cherché, & si c'étoit se dégrader, que de s'attacher par une amitié fincere un homme capable d'une affection si désintérellée & si courageuse.

VII. Mais indépendamment de ce que je viens de dire, comment un Prince se suffirat-il à lui-même pour toutes choses ? Et comment trouvera-t-il en lui-seul, tout ce que les autres hommes cherchent dans leurs amis 1? La Souveraineté éteint-elle la nature? N'a-t-on

<sup>1</sup> Permittite illi, disoit l'Empereur Antonin de Marc-Aurele, qui pleuroit la mort de celui qui l'avoit élevé, ut homo sit: neque enim vel Philosophia, vel imperium , tollit affectus. Inl. Capitol. m vita Antonini Pii pag. 139.

plus de sentimens parce qu'on est Roi? N'at-on jamais besoin de consolation & de force
quand on est sur le thrône? N'est-on jamais
affligé, incertain, abattu? Ne trouve-t-on aucune douceur à repandre sa douleur dans le sein
d'un autre? Ou est-il indifférent aux Rois de
choisir pour cela un ami sidele, ou de prendre
quiconque s'offre à eux, sans discernement.

VIII. Ils sont en effet quelquesois réduits à cela, & à quelque chose même de plus indidigne, pour avoir mis leur gloire à n'avoir besoin de personne. Comme ils sont hommes malgré leur sierté, & souvent très-soibles, & qu'ils succombent eu secret à des sentimens qu'ils dissimulent en public; ils s'en déchargent ou à des semmes, peu capables de les soutenir, ou à des domestiques peu importans & peu dignes de leur consiance, & ils se privent de toute la consolation, & de toutes les ressources qu'ils trouveroient dans un ami du premier ordre.

IX. Quand il ne leur seroit pas nécessaire pour eux-mêmes, il le seroit certainement pour la conduite de leur Etat. Car son principal ministere est de les aider à discerner le mérite des personnes de tous les états, & à remplir par ce moyen dignement les places; de les avertir des abus importans, & de leur suggerer des remedes essicaces, pour les reprimer; de contribuer à leur faire observer les statteurs & les personnes bassement intéressées, & à les éloigner. Nous avons vû dans les Chapitres précédens, que tout cela étoit essentiel, & que rien de cela ne pouvoit s'exécuter par des hom-

144 INSTITUTION

mes qui auroient d'autres intérêts que ceux du Prince, & d'autres vûes que celle du bien public. Il a donc été démontré, que <sup>1</sup> sans des amis semblables à celui dont j'ai fait le caractere, aucun Prince ne remplira dignement ses devoirs, & qu'il ne sera jamais bien instruit de

la vérité que par leur moyen.

X. Comment, par exemple, un Prince, qui ne consultera que ses Ministres ou ses Courtisans, évitera-t-il les pieges qui lui sont tendus par la conspiration d'un petit nombre de personnes, qui occupent les premieres places auprès de lui & les premiers emplois; qui ont intérêt à se ménager les uns les autres, à lui cacher une partie de ce qui devroit lui être connu, & à s'accorder sur divers points, malgré leurs intérêts différens, leurs jalousses, leurs haines secretes, pour se rendre seuls les maltres des affaires, pour borner à eux-seuls la consiance du Prince; & 2 pour le tenir comme captif dans l'étroite enceinte dont ils l'ont environné?

XI. Un homme uniquement attaché au Prince, fut-il seul, & sans aucun autre qui lui ressemblât, seroit capable de dissiper & de rompre ce funeste complot contre la liberté de son maître: & s'il étoit soutenu par un second & par un troisséme d'une égale probité, quelle

I Naturæ defectum supplens amicos in ejusdem natura communionem adsciscit, vim quodammodo suam multiplicans. Ita enim siet, ut & omnium oculis videat, & omnium auribus audiat, omnium que animis in unum consentientibus consilium capiat. Synes. de Reg. o. f. 11.

2 Claudentes Principem suum, & agentes ante omnia ne quid sciat. Lamprid. in vit. Alexand, pag. 223lique D'UN PRINCE. I. Part. 145 ligue & quel artifice pourroient, on se cacher, ou se maintenir contre des témoins si éclairés

& fi incorruptibles?

XII. Il est donc ici question de tout, puisqu'il s'agit d'un point dont tout le reste dépend. Le Prince ne sauroit y être trop attentif, ni en péser avec trop de maturité les conséquences. S'il est assez heureux pour trouver des hommes, tels que je les ai dépeints, il doit en faire un extrême cas, & se les attacher par les seuls liens qui soient dignes d'eux, qui sont ceux de la consiance & de l'amitié: & s'il n'en a point encore trouvé de tels; il doit tout employer pour les découvrir, & ne s'arrêter dans ses recherches, que lorsque ses soins auront réussi.

#### CHAPITRE X V.

Les personnes véritablement dignes de la confiance du Prince sont rares. On en peut trouver, & comment. Moyens de les conserver.

ARTICLE I.

Les personnes véritablement dignes de la confiance du Prince sont rares.

I. JE suis persuadé que lorsque je marquois les qualités de ceux que le Prince pouvoir honorer en toute sûreté de sa consiance.

1 Dans le Chapitre précédent. Tome I. & même de son amitié, l'on se disoit à soimême, ou que de tels hommes ne se trouvoient point, ou qu'ils étoient extrêmement rares. Je conviens qu'ils sont rares: mais cela ne doit servir qu'à en augmenter le prix, & à faire voir, combien un Prince seroit injuste & malheureux, s'il mettoit sa grandeur à les négliger, en les consondant avec les autres hommes, ou même à les éloigner, en leur présérant ceux qui n'ont pas leur mérite.

II. C'est néanmoins ce qui arrive à la plupar des Souverains. Ils ont tout, excepté des amis fideles, & ils ne sentent presque jamais qu'ils n'en ont aucun. L'abondance & l'éclat qui les environnent, leur cachent cette secrete indigence. Ils prennent pour amis, tous ceux qui le sont de leur fortune; & ils croient être l'objet de cette foule d'admirateurs, qui n'aiment qu'eux-mêmes, & qui sont très-capables d'adorer la grandeur, en méprisant celui qui l'a. Les particuliers pourroient être plus heureux, s'ils savoient profiter de l'avantage que leur donne leur condition, de discerner si c'est à eux ou à leurs biens qu'on est attaché, parce qu'ils ont infiniment moins de choses qui puil. sent satisfaire la cupidité de ceux qui paroissent leurs amis: 2 mais il faut avouer, qu'il y en a

<sup>1</sup> Neminem tam altè secunda posuerunt, ut non illi eò magis amicus desit, quia nihil absit. Senec. L. 6. de Benes. C. 29.

<sup>2</sup> Nescis quantum sit pretium amicitiæ, si non intelligis multum te ei daturum, cui dederis amicum, rem non domibus tantum, sed seculis raram, quæ non aleubi magis deest, quam ubi creditur abundare. Senas L. 6. de Benes. C. 33.

peu de sinceres dans tous les états; qu'à peine en trouve-t-on quelques exemples dans tout un siècle; & que les Princes par conséquent qu'on a plus d'intérêt & de facilité de tromper par les déhors d'un attachement équivoque, vivent ordinairement sans amis; & qu'une extrême solitude regneroit dans leurs palais, si l'on n'en permettoit l'entrée qu'à leurs sideles serviteurs.

## ARTICLE II.

On en peut trouver, & comment.

I. Il ne faut pas croire néanmoins que la sincérité & l'amitié soient bannies de l'univers. On auroit des amis fideles, si on l'étoit soimême : mais l'on est aimé, comme l'on aime. On demeure renfermé dans son propre intérèt, & l'on mérite de n'avoir que ses propres imitateurs. Si un Prince pouvoit s'élever audessus de cette bassesse, qui le tient courbé vers lui-même, & qu'il eût de nobles sentimens pour le bien public, & pour tous ceux qui seroient capables de l'aider dans ses grands desfeins, je suis certain qu'il trouveroit des personnes dignes de son estime, & dignes même de son cœur. 2 C'est plus par défaut d'amitié que les Princes manquent d'amis, que parce qu'on n'en sauroit trouver. Il y en a; mais on ne les connoît point. Il y en auroit même beau-

t

a

le

m

x Habes amicos, quia amicus ipse es. Paneg. Traj. 2 Multos tibi dabo, qui non amico, sed amicitià caruerunt. Senec. Epire.

coup, si quelqu'un d'entre eux accrédité s'appliquoit à les découvrir: mais les flatteurs oblédent les Princes, & les flatteurs n'ont garde de leur faire connoître des hommes si ennemis de la flatterie.

II. La preuve de ce que je dis est évidente pat l'Histoire des grands Princes qui ont mérité des amis fideles, & qui en ont eu. Jene citerai sur cela ni Charlemagne ni S. Louis, qui avoient su s'attacher les hommes de la plus grande probité: Je me contenterai de l'exemple de quelques Empereurs Romains, qui, tout infideles qu'ils étoient, avoient su faire un choix excellent de quelques amis; parce qu'un tel exemple est plus capable d'animer un Prince, ou pour le moins de le couyrirde honte, s'il resusé de l'imiter.

III. 1 L'Empereur Antonin s'étoit attaché des amis si sideles & si désintéressés avant son élevation à l'Empire, que le changement de son état n'en sit aucun dans leur conduite. Ils furent toujours aussi ennemis de l'ambition & de l'avarice, aussi zélés pour lui, aussi jalour de sa véritable gloire, aussi éloignés d'abuser de leur crédit & de la constance dont il les honoroit.

IV. 2 Avant lui Tite n'avoit pas été moins heureux dans le choix de ses amis, parce qu'il

<sup>1</sup> Amicis suis-in Imperio suo non aliter usus est quam privatus: quia & ipsi nunquam de co cum libertis suis per suntum aliquid vendiderunt. Jul. Capi. in vit. Acton. Pic. pag. 140.

<sup>2</sup> Amicos elegit, quibus etiam post eum principes, nr & sibi, & Reipublicæ necessariis, acquieveruna Smt. in vn. Itti. 6. 7.

p'un Prince. I. Part. 149 v avoit apporté le même discernement, & la même exactitude. Let après lui Marc-Aurele sur assembler un si grand nombre d'honnêtesgens, pleins de savoir & de mérite, que nonseulement il s'estimoit heureux de pouvoir prendre leurs avis sur toutes sortes d'affaires, mais qu'il se faisoit même un honneur de leur soumettre le sien.

V. 2 Alexandre Severe eut la même attention à chercher dans tout l'Empire, & à réunir auprès de lui des hommes dignes de sa consiance, quoiqu'il sût par lui-même très-éclairé, & qu'il trouvât dans les sages conseils de Mamée, sa mere, ce qui auroit pu lui manquer. « Ses amis, dit son Historien, furent justes, » integres, pleins d'honneur & de Religion, » fincerement attachés à leur Prince, qu'ils » respectoient les premiers, & à qui ils desi-» roient d'attirer le respect de tous les autres. » Ils ne mettoient ni leur faveur, ni quoi que » ce soit, à prix. Ils faisoient profession de » dire toujours la vérité, & de ne jamais » mentir. Ils répondoient aux desseins & à » l'attente du Prince, qui se fioit à eux, &

r Aquius est, disoit-il, ut ego tot & talium amicorum consilium sequar, quam ut tot & tales amici meam unius voluntatem sequantur. Jul. Capitol. invit. Marc.

Antonini. pag. 147.

<sup>2</sup> Alexander & ipse optimus suit, & optimæ matris consiliis usus est, & tamen amicos sanctos & venerabiles habuit continentes, religiosos, amantes Principis sui, & qui de illo nec ipsi riderent, nec risui esse vellent: qui nihil venderent, nihil mentirentur, nihil singerent, nunquam deciperent existimationem Principis sui, sed amarent. Lamprid. in vit. Alexand. f. 223.

» dont ils méritoient la confiance par leur

>> fincere attachement pour lui.

VI. Seroit-il possible que de tels hommes ne se trouvassent plus, & qu'ils ne sussent désormais qu'en idée, après avoir été sous tant de Princes insideles? Pour moi, je suis persuadé que quand on voudra ressembler aux Empereurs qui ont eu de si sinceres amis, plusieurs hommes ressembleront aux amis de ces Empereurs. Ce n'est pas le mérite qui manque dans chaque nation, ni dans chaque siécle, mais l'attention à le découvrir, la connoissance de ce qu'il vaut, & le sectet de l'employer. On passe par-dessus, sans le voir : on ne sait à quoi le mettre, après l'avoir vu, & l'on va même jusqu'à le rejetter, comme n'étant qu'incommode.

VII. Si le Prince lui-même n'a beaucoup de mérite, il ne sait ce que c'est qu'un grand mérite. Il faut qu'il ait le premier les qualités qu'il cherche dans les autres, & qu'il soit encore plus parsait que les amis qu'il se veut associer, pour les demêler dans la soule, & pour les attirer. Devant un homme de peu d'esprit, tout est égal: & devant un homme médiocre, tout est de même taille que lui. Le discernement & le goût sont des qualités rares; & le clinquant pour de certains yeux brille bien plus que l'or.

VIII. Dès qu'on aura témoigné qu'on veut & qu'on cherche certains hommes d'un caractere au-dessus du commun, ces hommes ne se ront plus si rares. On ne trouvera peut-être pas d'abord ce qui seroit le plus parsait; mais

D'UN PRINCE. I. Pars. 151 on y arrivera par degrés. Un homme de probité en connoît d'autres. Un homme défintéressé, par cette seule qualité est en état de chercher utilement un mérite plus parsait que le sien, & de le produire au Prince, sans en être jaloux. L'important est de commencer, quoique les commencemens soient soibles. Au moins saut-il le desirer & espérer de réussir; car c'est un malheur sans comparaison plus grand de ne rien chercher, que de ne rien trouver.

IX. Quand un Prince a des intentions droites, & qu'il demande fincerement à Dieu un homme de sa main pour lui servir de conseil, Dieu écoute sa priere ; & c'est l'Ecriture qui nous en assure : mais elle suppose que la bonne vie soutiendra la priere, & qu'on aura une grande idée de la grace qu'on demande. C'est pour cela qu'elle commence par l'éloge d'un ami fidele, & qu'elle ajoute ensuite, que le moyen de l'obtenir, est de craindre Dieu, qui peut seul accorder un homme d'un tel mérite. " Un ami fidele, dit le S. Esprit, est une » défense invincible. Qui l'a trouvé, a trouvé » un trésor. Rien ne lui peut être comparé. » L'or & l'argent ne sont rien au prix de sa si-» délité. Un ami fidele est un remede pour » nous assurer la vie & l'immortalité; & ceux » qui craignent Dieu le trouveront ». Voilà certainement le moyen le plus sûr; mais dèslors on doit comprendre ce que c'est pour un Prince qu'un tel ami; & quel malheur ce seroit pour lui que Dieu le lui refusât.

## 152 INSTITUTION

X. Un ami de ce caractere, & aussi parsait que l'Ecriture nous le représente, peut tenir lieu de beaucoup d'autres; & le Sage nous avertit en est fet de le bien distinguer de tous ceux qui auront une partie de ses bonnes qualités, sans les avoir toutes. " « Accordez, dit-il, votre ami» tié à plusieurs personnes: mais choisissez pour 
» Conseiller un entre mille. »

XI. Il semble que le Prince devroit se le réferver, sans l'attacher à aucun emploi qui le séparât de lui. Les autres qui lui seroient insérieurs en lumieres ou en vertu, rempliroient utilément des places moins exposées à la tentation: car l'entiere consiance du Prince est un bien très-délicat, & l'on ne doit mettre un tel dépôt que dans des mains infiniment sûres.

XII. Il faut néanmoins bien observer, que cet homme que le Prince présere aux autres, ne se préserera lui-même à personne, s'il a tout le mérite qu'on pense. Il servira de lien à tous les autres amis. Il ne songera qu'à faire valoir leurs bonnes qualités & leurs talens; & bien loin d'être jaloux de son autorité, il desirera que tout se fasse par conseil, que rien ne se décide par faveur, & que le Prince soit seulement mis en état de bien juger, mais que ce soit toujours lui qui juge. Il resusera dans ce dessein toute charge & tout emploi, asin qu'il n'ait que l'autorité que donne la sagesse, & qu'il ne soit consideré qu'autant qu'il fera bien.

r Multi pacifici sunt tibi, & Consiliarius sit tibi unus de mille. Eccles. C. VI. v. 6.

# D'UN PRINCE. I. Part. 153

#### ARTICLE III.

## Moyens de les conserver.

1. La question est de conserver au Prince un tel homme, & le petit nombre de ceux qui lui ressemblent & qui lui sont unis. La chose est bien plus difficile qu'on ne croit; & l'expérience a toujours fait voir, que si un ami sidele est un bien sort rare, c'est une sageste encore plus rare, que celle qui apprend à le conserver.

II. Le Prince doit s'attendre à mille artifices qu'on employera contre son fidele serviteur. On mettra tout en usage pour le détruire dans son esprit, pour l'en dégoûter, pour le lui rendre odieux. On tâchera de lui faire comprendre, qu'il s'est mis en tutelle, en choifissant un homme secretement ambitieux, qui s'applique à le connoître pour le gouverner, & qui abuse de sa confiance pour se rendre toujours nécessaire. On s'efforcera de lui rendre son défintéressement même suspect, comme ne servant que de voile à ses desseins pernicieux, qui éclateront quand il ne sera plus au pouvoir du Prince d'en arrêter l'effet. On sera attentif à toutes ses paroles. On interprétera toutes ses actions. On relevera ses moindres fautes. On fera parler contre lui toutes sortes de personnes en secret, & même en public. Les Grands, les Ministres, les personnes puisfantes qui le craindront, & qui le regarderont comme leur ennemi, parce qu'il le sera de toutes leurs passions, conspireront si souvent & si assidument contre lui, qu'ensin le Prince se laissera ébranler. Et comme il ne saudra qu'un mot pour congédier un homme sans établissement, il se résoudra avec moins de peine à le remercier de ses services. Il se privera ainsi lui-même du seul homme qui lui étoit sincerement attaché, & il le sacrissera la cabale & aux calomnies de ceux qui n'en étoient les implacables ennemis, que parce qu'ils l'étoient de la véritable gloire du Prince

& du bien public.

III. Il faut dans ces occasions témoigner d'abord une fermeté qui tienne en respect tout le monde, & fermer d'un ton si severe la bouche aux premiers qui oseront parler, qu'aucun n'ait la témérité de suivre leur exemple. Si l'on continue, malgré ces précautions, à tendre quelques piéges au Prince pour le sonder & pour l'affoiblir, il doit déclarer hautement, que de tels artifices ne réussiront jamais, & qu'ils ne serviront qu'à lui donner une nouvelle estime pour celui qu'on attaque, & une défiance nouvelle de tous ses accusateurs. Une telle déclaration, soutenue par une conduite qui y réponde, arrêtera tous les discours; mais si elle ne suffit pas, la disgrace de quelque Ofcier subalterne qui se sera mêlé de parler, & dont on fera exprès un exemple, de petite conséquence pour la personne, & d'un grand effet pour l'éclat, fera rentrer tout le monde dans le devoir.

IV Après ce premier choc, ce que je crains le plus, est l'inégalité du Prince; non celle

D'UN PRINCE. I. Part. qui ne vient que du temperament, quoique celle-là même soit importante, si elle est négligée, mais celle où il entre quelque affectation. Les Grands ne sont pas incapables de ce défaut, s'ils n'ont un solide mérite. Ils font trop valoir ordinairement l'honneur de leurs bonnes graces, & its y mêlent à dessein tant d'inégalités, qu'on ne sait presque jamais comme on est dans leur esprit. Rien n'est plus aimable un jour que leur entretien, rien n'est plus caressant que leurs manieres; & le lendemain à peine en est-on regardé. Le même homme à qui l'on difoit des choses si obligeantes, il y avoit peu de tems, est laissé dans la foule, sans qu'on tourne les yeux vers lui, pendant qu'on affecte d'adresser presque toujours la parole à des hommes de peu de mérite, comme pour lui apprendre, que quand on lui avoit parlé avec quelque bonté, on ne faisoit pas de lui plus d'état.

V. Un homme qui suit son intérêt en s'attachant au Prince, souffre ces inégalités, & il y devient peu sensible, parce qu'il a des vûes & des motifs qui le touchent de plus près que ces manieres, dont il n'est pas le maître, & qu'il se contente de condamner en secret: mais un homme qui ne peut être retenu que par le bon traitement, & qui s'estimeroit heureux de vivre en liberté, soussire avec beaucoup de peine que le Prince le punisse un jour des bontés qu'il lui a témoignées dans un autre; & après avoir observé avec soin la crainte qu'on a, qu'il ne se persuade qu'on fait grand cas de lui, il dé-

156 INSTITUTION livre enfin le Prince de cette crainte en sere tirant.

VI. Les Princes qui n'ont pas ce défaut, qui certainement est très-indigne d'une ame royale, <sup>1</sup> se souviennent quelquesois trop de leur grandeur, & s'appliquent trop à en faire souvenir les autres. Ils mesurent leurs pas & leurs paroles. Ils ne quittent jamais l'air de maître. Ils ne descendent jamais, ce semble, du thrône, & ils ne peuvent suspendre pour des momens, l'idée de la distinction qui est entre un Roi & un surjet.

VII. On sait alors commander: mais je ne sai si on sait aimer; & quand on n'aime point, a-t-on des amis, mérite-t-on d'en avoir d'aussi parfaits que celui dont il est question? Un Prince perd-il quelque chose de son élevation, en la perdant de vûe pour un homme qui s'en souvient toujours? Ne peut-il pas s'en sier à lui pour des instans? Et saut-il toujours l'avertir d'un devoir qu'il n'oublie jamais. 2 Ces manieres hautes, concertées, gênantes, resserrent le cœur & étoussent les pensées. La consiance se marque par la liberté, & quand on tient toujours dans la contrainte un homme sage & désintéressé, celui-ci comprend

<sup>1</sup> Est proprium superbiæ, magno æstimare introitum, ac tactum sui luminis pro honore dare....Amicum vocas cujus disponitur salutatio? Aut potest hujus tibi patere sides, qui per sores maligne apertas non intrat, sed illabitur. Senec. L. 6. de Benef. C.34.

<sup>3</sup> Neque enim ut alia, subjectis ita amor imperaturaneque est ullus affectus tam erectus & liber, nec qui magis vices exigat. Paneg. Traj.

enfin qu'on le veut avoir pour valet, & non

pour ami.

VIII. Ces deux conditions sont très-différentes: mais les Princes y sont rarement attentifs, & ils s'accommodent mieux pour l'ordinaire d'un homme qu'ils peuvent traiter comme il leur plaît, que d'un autre plus généreux & plus sensible. Ils sont même quelquesois blessés de la délicatesse de ce dernier, comme si elle étoit peu différente de l'orgueil; & parce qu'ils mettent l'humilité à ramper devant eux, & à consentir à tout ce qu'ils veulent, ils sont offensés des dispositions contraires, comme si elles ne pouvoient naître de la vertu.

IX. Ainsi commence le dégoût du Prince pour un homme du premier ordre, qui l'importune par les ménagemens qui ne sont pas exigés, mais qu'on voit bien être dûs. On passe de là jusqu'à le craindre, comme trop éclairé, trop égal, trop uniforme. On prend sa conduite comme une censure. On s'imagine que le soin qu'il a d'éviter des fautes, ne sert qu'à le rendre attentis à celles qu'on commet devant lui. On se repent de lui avoir trop parlé. On croit qu'il lit dans le cœur, ce qu'on ne lui dit plus. On se trouve à l'aise quand il ne paroît pas, & gêné quand il est présent. Tout cela de part & d'autre est senti : mais ne l'est pas long-tems : car la séparation y met sin.

X. Un bon Prince n'en vient point là. Il est fidele à l'amitié, 1 & comme il examine bien à qui il veut l'accorder, il ne change point,

r Amicitias neque facile admissit, & constantissime retinuit. L'Emp. Auguste au rapport de S. etone C. 66.

à moins qu'on ne soit changé. Il place daris son cœur celui qu'il honore de son affection. Il le voit toujours avec un goût nouveau. Il est bien aise qu'il sache tout, & qu'il juge de tout, Il conserve de sa dignité avec lui, tout ce qui est nécessaire aux bienséances, & bannit le reste. Il couvre par le mérite ce qui manque à la naissance. Il ne croit point s'abaisser en conversant d'une manière douce & familière avec un homme supérieur en bien des choses, quoiqu'inégal par la condition; & il entre dans les sentimens d'un grand Empereur 2 qui condamnoit avec indignation la mauvaile fierté des Grands, qui les prive du plus innocent plaisir de la vie, en leur ôtant celui d'un conmerce doux & aimable avec des personnes de métite, mais d'une condition très-inférieure.

XI. Avec de si heureuses dispositions un Prince peut regarder 3 la possession d'un ami comme un trésor, qu'il n'est point au pouvoir des autres de lui ravir. Mais je ne laisse pas d'être encore en inquiétude, & j'y serai toujours, jusqu'à ce que je sois assuré que le Prince ne donne entrée à aucune passion: car c'est

In pectore amicus, non in atrio quæritur. Illo recipiendus est, illic retinendus, & in sensus recondendus. Senec. L. 6. de Benef. C. 34.

2 In colloquiis etiam humillimorum civilissimus suit, detestans eos, qui sibi hanc voluptatem humanitatis, quasi servantes fastigium principis, inviderent. L'Emp. Adrien au rapport de Spartien dans sa vie pag. 132.

3. Tu amicos ex optimis legis: hos provehis & oftentas, quasi specimen & exemplar quæ tibi seda vita, quod hominum genus placeat. Paneg. Traj. sp. 130.

d'un Prince. I. Part. 159 à cette seule condition, qu'un homme, tel que je le lui souhaite, peut demeurer auprès de lui. Il deviendra inutile, & ensuite odieux, si le Prince s'écarte de la vertu, & s'il resuse, dans les premiers momens, d'écouter les sages avis qu'il lui donnera. Les esprits deviendront alors aussi opposés que les chemins qu'on suivra. Il n'y aura plus, ni consiance, ni liberté. Les flatteurs entreront en soule, & se mettront entre le Prince & son sidele ami. Ils entretiendront avec soin une séparation si suneste. & ils rendront, autant qu'ils pourront, le mal sans remede.

XII. C'est pour cela que l'Ecriture, qui promet au Prince un ami sidele, s'il le demande à Dieu, & s'il a une sincere piété, l'avertit dans le même endroit, de conserver cet ami par les mêmes moyens qui le lui ont fait obtenir. 1 « Celui qui craint Dieu, trouvera un » ami sincere, & celui qui craint Dieu, conservera une amitié si précieuse, parce que » son ami sera tel que lui. »

XIII. Que le Prince se souvienne donc, s'il lui plaît, que c'est plus de lui-même qu'il doit se désier que d'aucun autre: qu'il perdra les secours & les conseils d'un ami sidele, quand il perdra le goût pour la vertu; & qu'il sera au contraire heureux toute sa vie, s'il sait se conserver, par l'innocence de ses mœurs & par sa docilité, un homme si propre à lui at-

<sup>1</sup> Qui meruunt Dominum invenient illum (amicum fidelem) Qui timet Deum æque habebit amicitiam beram; quon am secundum illum erit amicus illus. Eccl. C. VI. J. 16. O 17.

tirer toutes les personnes de mérite. Je le conjure de bien comparer ces deux états, & je ne doute point qu'il ne convienne, « 1 que rien » ne seroit égal à son bonheur, s'il pouvoit af-» sembler auprès de lui quelques personnes vé->> ritablement dignes de sa confiance; qui fus->> fent les gardiens aussi-bien que les témoins » de sa vertu; à qui il pût faire part avec sûreré » de ses secrets & de ses desseins; pour qui il » n'eût rien de réservé, & à qui il pût parler » comme à soi-même; qui ne permissent pas » qu'il prît un mauvais parti; qui l'arrêtassent » sur le penchant du précipice; qui le reveil->> lassent quand il tomberoit dans la langueur; » dont la modestie fût une leçon contre l'or->> gueil, & la sage liberté un remede; dont >> le courage & la fermeté fussent capables d'en » inspirer; dont la foi & la sainteté sussent » une puissante exhortation à tous les devoirs, » à toutes les vertus, à tout ce qui peut attirer » à un Prince l'estime & l'amour. »

<sup>2</sup> Quid me beatius, quidve secu ius, (c'est ainsi que S. Bernard tait parler le Pape Eugens.) cum ejusmodi circa me vitæ meæ & custodes spectarem, simul & testes? quibus omnia mea secreta seeure committerem, communicarem consilia; quibus me totum refunderem, tamquam alteri mihi. Qui, si vellem aliquatenus deviare, non sinerent, frænarent præcipitem, dot mitantem excitarent. Quorum me reverentia & libertas extollentem reprimeret, excedentem corrigeret. Quorum me constantia & fortitudo nutantem humaret, erigeret dissidentem. Quorum me sides & sanctitas ad quæque sancta, ad quæque honesta, ad quæque pudica, ad quæque amabilia & bonæ samæ provocatet. S. Bern. L. 4. de Considerat.

# CHAPITRE XVI.

Il importe infiniment au Prince de ne pas croire legérement les rapports; de se déclarer ennemi des délateurs; & de punir la calomnie.

## ARTICLE I.

Il importe infiniment au Prince de ne pas croire legérement les rapports.

I. I L n'est pas possible que le Prince conserve auprès de lui une seule personne de mérite, ni qu'il resuse sa constance à ceux qui en sont indignes, s'il reçoit sans précaution les impressions qu'on s'essorcera de lui donner, & s'il croit legérement ce qu'on lui aura dit en secret.

II. Ce défaut est néanmoins celui de tous les Grands: & l'on peut dire d'eux, dans chaque siècle, ce que S. Bernard disoit de tous ceux qu'il avoit connus dans le sien: 1 Qu'au-

r Est vitium, cujus si te immunem sentis, inter omnes quos novi, qui cathedras ascenderunt, sedebis, me judice, solitarius; quia veraciter singulariterque levasti te supra te, juxta prophetam. Facilitas credulitatis hæc est: cujus callidissimæ vulpecusæ, magnorum neminem comperi satis cavisse versutias. Inde eis pronihilo iræ multæ, inde innocentium frequens addictio, inde præjudicia in absentes. S. Bernard L. 2. de Consid. C. 13.

cun n'étoit assez précautionné pour ne pas recevoir imprudemment les rapports qu'on lui faisoit au désavantage des absens : qu'aucun ne se donnoit le soin d'en approsondir la vérité; & qu'aucun ne comprenoit, combien il étoit injuste de se prévenir contre des personnes trèssouvent innocentes, sur la simple accusation de leurs envieux & de leurs ennemis.

III. Les suites de cette malheureuse crédulité sont infinies, & ce seul défaut, s'il est négligé, peut faire des maux incroyables à l'Etat, malgré les bonnes intentions de celui qui

le gouverne.

IV. Il ne faut donc pas se contenter d'en avertir les Princes en général: il faut leur découvrir les sources secretes d'une si funeste sacilité à croire le mal, leur donner des moyens pour éviter les piéges tendus à leur crédulité, & leur représenter vivement combien ils se deshonorent, & de quels crimes ils se rendent coupables, en voulant bien être les ministres des passions de ceux qui les trompent, & faire servir à la calomnie, l'autorité même qu'ils n'avoient reçue que pour la punir.

## ARTICLE II.

D'où vient la crédulité excessive des Grands.

I. La bonté des Princes est quelquesois la cause de leur crédulité. Ils jugent de la sincérité des autres par la leur: & plus ils sont généreux, moins ils se désient de la basse malignité de ceux qui leur donnent de saux avis.

D'UN PRINCE. I. Part. 163 C'est ce que disoit le Roi Assuerus, pour s'excuser de ce qu'il avoit cru trop légérement les calomnies d'Aman contre les Juiss. Les Princes, disoit-il, ont de la franchise & de la candeur. Ils jugent trop facilement que les autres leur ressemblent, & ils sont trompés; parce qu'ils sont eux-mêmes incapables de vouloir tromper.

II. Mais une telle excuse ne décharge point un Prince, qui ne doit pas sacrisser une nation entière à l'accusation d'un seul homme; qui est obligé d'examiner, puisqu'il est juge; qui doit avoir plus de peine à croire le mal de plusieurs que d'un seul; & qui, étant le protecteur de tous ceux qui lui sont soumis, ne peut, sans une extrême injustice, opprimer les uns, parce qu'il croit les autres sin-

ceres.

III. La pente que les Princes ont à croire le mal, vient plus ordinairement de leur défiance excessive, & de ce que leurs soupçons deviennent aisément des vérités certaines. Une vraisemblance éloignée les frappe, & se convertit en preuve. Comme ils connoissent peu de personnes dont ils voulussent répondre, & que l'expérience les a désabusés sur plusieurs, ils ne croient pas juger témérairement des autres, en les mettant au même rang, & ils pensent que la regle la plus sûre pour ne pas se tromper, est de donner à tout, le plus mauvais sens. Nous avons vû ailleurs combien cette

<sup>1</sup> Aures principum simplices, & ex sua natura alios assimantes, callida fraude decipiuntur. Esiber. C. XVI

IV. A la défiance des Princes se joint leur paresse. Ils veulent décider, & ne veulent pas examiner. Le plus court donc est de croire, & de laisser là les discussions. La faute alors, à ce qu'ils s'imaginent, retombe sur le délateur. C'est à lui à répondre de ce qu'il avance: pour eux, ils sont bien d'arrêter le mal, ou véritable, ou apparent: & ils aiment mieux s'exposer au danger d'aller trop vîte, qu'à celui d'agir trop lentement.

V. Plusieurs sont flattés par le plaisir de donner des exemples d'autorité. Quiconque leur en sournit une nouvelle occasion, les touche par un endroit sensible. Ils aiment à punir, à se faire craindre, à donner des preuves de seur puissance. Ils croient même par-là prouver leur vigilance & leur application au gouvernement; & ces deux misérables motifs tiennent leurs oreilles ouvertes à tout ce qu'il plaît à des hommes artissieux de feindre, & de leur dire.

VI. D'autres ne sont crédules, que parce qu'ils ont peu d'esprit & de discernement. Ils retiennent pendant toute leur vie quelque chose de la soiblesse de l'enfance, à qui tout paroît vrai, parce qu'elle ne sait juger de rien. Le premier qui leur parle, remplit les bornes étroites de leur intelligence, & la place étant occupée, il n'y en a plus pour les réstexions. VII Toutes ces sources secretes d'une imp

BUN PRINCE. I. Part. 165 prudente crédulité, sont très-honteuses pour un Prince : mais celle qui est la plus humiliante. & en même tems la plus terrible, est 1 l'aveuglement dont Dieu punit quelquefois le mépris qu'on a fait de la vérité, & des personnes capables de la dire. On écoute alors tranquillement & avec plaisit le mensonge : on n'examine plus : on ne doute plus. On suit sans remords tous les conseils violens d'un séducteur. On l'écoute seul, au mépris de la raison & du genre humain; & tout ce qui seroit capable de détromper, ne sert alors qu'à aigrir.

#### ARTICLE HII.

Remede contre les délateurs : Les bien connoître.

I. Pour prévenir un tel mal, & pour le guérir dans sa source, un Prince doit s'appliquer à bien connoître un délateur, à discerner ses artifices, à étudier ses desseins & son but; & à se comparer ensuite lui-même avec un tel homme, pour juger si c'est par cet imposteur qu'un Roi doit être gouverné, & si c'est pour exécuter les noirs desseins de ce traître, qu'un Roi a reçu de Dieu sa puissance.

II. 2 Un délateur est un accusateur secret,

r Eò quod charitatem veritatis non receperunt, ideò mitte: illis Deus operationem erroris, ut credant mendacio, 2. Theffal. C. II. v. 10.

Effusa est contemptio super Principes, & errare fecit

cos in invio, & non in via. Pf. CVI. v. 40.

1 Clandestinas & susurratas delationes non recipias: magis detractiones cenfueris; & hanc velim generalem

qui craint la lumiere & les preuves; qui vent être cru sur sa parole, ou sur celle de ses complices; qui desire fermer à l'innocence tout accès auprès du Prince, & lui ôter tout moyen de se justifier; qui souhaite que l'accusé ignore toujours le crime qu'on lui impute; qui conseille les voies les plus courtes & les plus abregées pour le punir; qui élude, autant qu'il peut, les tribunaux ordinaires, où tout se passe dans les regles; qui transporte à un seul homme, qu'il a pris soin de représenter au Prince comme le seul en qui il puisse prendre confiance, la discussion & l'exécution de tout ce qui regarde ceux qu'il veut lui rendre sufpects: & qui s'applique uniquement à empêcher, que par des voies publiques ou secretes le Prince ne vienne à connoître qui est le coupable, ou des accusés, ou des l'accusateur.

III. Il n'y a rien de plus affreux, ni en même tems de plus exact que la peinture de œ

tibi constituas regulam, ut omnem, qui palam veretur dicere quod in aure locutus est, suspectum habeas, Quod si, te judicante dicendum coram, ille renuerit, delatorem judices, non accusatorem. S. Bernard. L. 4. de Consta. C. 9.

Delatores, genus hominum publico exitio repertum, & pœnis quidem nunquam satis coercitum. Tacit. L. 4. Annai. p. 115.

Specie obsequii regit. Tacit. L. 3. Hist. p. 381.

Egens, ignotus, inquies, dum occultis libellissevitiæ principis adrepit. Cept le portrait de l'un des premiers délateurs: mox clarissimo cuique periculum sacessit, potentiam apud unum, odium apud omnes adeptus, dedit exemplum quod secuti ex pauperibus divites, ex contemptis metuendi, perniciem aliis, ac postremum sibi invenere. Tacit. L. 1. Amal s.

37.

D'UN PRINCE. I. Part. monstre; & je supplie le Prince de s'en bien souvenir, afin qu'il le reconnoisse à une telle rellemblance, malgré les soins qu'il prendra

de se déguiser.

IV. L'artifice qui lui réussit le mieux, est de se couvrir de l'apparence de zèle pour le service & pour la gloire du Prince. Il fait précéder les louanges, qui lui préparent le chemin. Il est dans l'admiration, pénetré de respect, plein de retenue & de modestie. Après cela il découvre ses bonnes intentions. Un avis important, mais secret, qui vient après, en est la preuve. Il se retire en marquant son étonnement qu'il y ait des gens capables d'avoir moins d'attachement que lui, pour un Prince qui en est si digne. Il lui laisse ainsi l'aiguillon dans le cœur; & selon le succès de ces premieres accusations, il devient plus hardi pour en proposer de nouvelles.

V. Ce n'est jamais pour lui, ni pour ses intérêts qu'il parle. C'est toujours le Prince qui est son objet. C'est contre son inclination à servir tout le monde, qu'il est contraint de dire ce qui peut nuire à quelqu'un: mais le mal est pressant : le bien public demande qu'on y apporte remede. Voyez ce que dit Aman à Assuerus. Les Juiss sont tous portés à la révolte, & répandus dans toutes vos Provinces. Ils sont attachés à d'autres loix, & à une autre Religion que celles de l'Etat. Il est de la bonne politique de les prévenir avant qu'ils se fortifient. Sa haine contre Mardochée, & à cause de lui, contre toute sa nation, ne paroît point.

<sup>1</sup> Ejih. C. III. v. S. & 9.

L'intérêt seul du Prince & le bien public sont mis en évidence, & néanmoins c'étoit au ressentiment de cet ambitieux que le Prince &

le bien public étoient sacrifiés.

VI. Il en est ainsi de tous ceux qui veulent que les Princes leur prêtent leur autorité pour réussir dans leurs desseins injustes. Ils paroisfent officieux, empressés, attentifs à leurs devoirs; mais c'est pour égorger plus sûrement l'innocent. David luî-même y fut trompé. 1 [] fuyoit devant Absalom, & manquoit de tout, Siba, serviteur de Miphiboseth, fils de Jonathas le plus fincere ami de David, & le plus désintéresse, vint lui offrir des rafraîchissemens, en apparence par un effet de zèle, mais dans la vérité pour perdre son maître, & pour obtenir ses biens par la calomnie, en l'accusant d'être demeuré à Jerusalem, dans l'espérance que Dieu lui rendroit le Royaume de son Pere, David, trop attentif au service de Siba & aux apparences de sa fidélité, ôta les biens à Miphiboseth pour les lui donner, & récompensa un traître de la dépouille du plus vertueux & du plus zélé de ses amis.

VII. Le délateur affecte une fausse douceur. Il a pitié de celui qu'il accuse, il le plaint: il ne veut pas pénétrer ses secretes intentions, qui peut-être sont moins criminelles que sa conduite. Il le ménage en ne disant pas tout: & par cette sausse modération, qui n'est qu'une pure malignité, il donne à la calomnie une vraissemblance & un crédit, dont le Prince se

D'UN PRINCE. I. Part. 169 laisse éblouir. Le discours est insinuant comme l'huile, mais c'est pour rendre le trait plus

perçant.

VIII. Le délateur connoît la pente qu'ont tous les hommes à croire le mal, & celle que les Princes ont aux soupçons. Il sait que la calomnie, lors même qu'elle ne persuade pas, laisse toujours une secrete impression dans l'esprit, & répand certains nuages sur la probité de celui qu'on accuse, ce qui le rend suspect. Cela lui suffit. Il en saura profiter dans le tems : & quand il sera question d'une charge, d'une récompense, de quelque distinction, l'on fera souvenir le Prince qu'un tel est suspect; qu'il est plus sûr de faire choix d'un autre; que la justice demande qu'on lui préfere des personnes dont on n'a point parle, & dont la vertu n'est pas douteuse. Le Prince crédule trouve de l'équité dans cette maxime, qui étant bien ménagée, donnera l'exclusion de tout à ses plus fidéles serviteurs, dont il suffira d'avoir dit sans preuve quelque chose de désavantageux, pour les rendre suspects : & elle remplira toutes les places & tous les emplois des personnes les plus indignes de la confiance du Prince, & les plus asservies aux délateurs, parce qu'elles seront les seules qu'ils auront épargnées.

IX. C'est une maxime parmi eux, qu'une fausseté a toujours quelque esset à la Cour; que rarement on l'approsondit; qu'il sussit qu'elle parvienne jusqu'au Prince, & qu'elle l'engage

funt jac da. Pfal. LIV. v. 22.

Tome I.

H

à se déclarer; que le premier pas est presque toujours sans retour, parce que les Princes n'aiment point à avouer qu'ils se soient trompés, & qu'ils pardonnent plus aisément à ceux qui les ont sait agir contre la justice, qu'à ceux qui entreprennent de le leur saire remarquer.

X. Ils ont même cet indigne artifice, de couvrir le désaut de preuves, par la prétendue adresse de ceux qu'ils accusent de cacher leurs desseins. Plus ils ont d'esprit, disent-ils, plus ils sont profonds & secrets. Ils savent éviter tout ce qui serviroit à les découvrir, & ils ne paroissent innocens que parce qu'ils sont criminels avec plus d'art & de précaution.

XI. Mais quelle est l'innocence, quelle est même la sainteté, qui ne devienne coupable. si c'est par le défaut même de preuves que son crime est prouvé? Pourroit-on croire qu'une si grossière imposture fût capable de séduire les Princes? Et néanmoins la chose est certaine. Une telle imposture les trompe tous les jours, Le calomniateur se trahit, en avouant qu'il parle sans preuves. On n'auroit qu'à l'écouter attentivement pour le reconnoître : mais une seconde calomnie serr à couvrir la première; & le Prince croit sur la parole d'un traître, que la vertu est hypocrisie, parce qu'elle paroît vertu, & que la perfidie est un zele sincere, parce qu'elle n'a pas même de quoi cacher qu'elle n'est qu'une perfidie.

# D'UN PRINCE. I. Part. 171

# ARTICLE IV.

# Quel est le but & le dessein des Délateurs:

I. Mais le dessein qu'ont les délateurs, en tachant de séduire le Prince par de 1 secretes calomnies contre les gens de bien, est encore plus détestable que la calomnie : car ils ont pour but d'ôter au Prince tous ceux qui lui sont fideles, & qui sont incapables d'entrer dans aucun engagement contraire à son service; qui ne veulent dépendre que de lui, & ne rien devoir qu'à sa bonté; qui auroient assez de courage pour lui dire la vérité dans les occasions, & lui faire connoître ceux qui le trompent; qui sont ennemis des voies lâches, des intrigues clandestines pour vendre le Prince & l'Etat, des concussions, des rapines, des passions honteuses qui cherchent les tenebres, & qui craignent la lumiere.

II. Ils ont pour but d'exterminer la vertu, en la rendant odieuse au Prince, de laisser le mérite dans le mépris & dans l'indigence, de rendre toutes les grandes qualités infructueuses & inutiles à tout; de ne laisser d'autre voie pour les charges & les emplois, que la brigue, la corruption, les bassesses; de détourner à eux-mêmes toute l'autorité du Prince; de lui laisser la seule apparence de la Royauté, parce que c'est lui qui paroît donner tout; mais de regner véritablement au lieu de lui,

I Ut fagittent in obscuro rectos corde. Pfal. X. Hij

#### 172 INSTITUTION

parce que ce n'est que sur leurs recommandations que tout est donné, & que quand ils re-

fusent, le Prince n'accorde jamais.

\*\*III. Ils font servir ainsi à leur vanité, la bonté & la consiance des Rois, qu'ils payent d'ingratitude, & dont ils sont les secrets ennemis; ne pensant qu'à opprimer leurs sujets, & à leur ôter par de lâches calomnies, ceux qui les servent avec sidélité, & qui ne méritent que des louanges. C'est ainsi que parle le Roi Assurtus 1 après l'avoir éprouvé; & le S. Esprit a voulu avertir tous les Princes du pernicieux dessein des délateurs, en conservant dans les Ecritures ces mémorables paroles. Voilà quel est le délateur, quels sont ses artisses, & quel est son but. Il est question maintenant d'opposer à un si grand mal de salutaires précautions & d'essicaces remedes.

1 Multi bonitate principum & honore abusi sunt in superbiam. Et non solum subjectos Regibus nituntur opprimere, sed datam sibi gloriam non serentes, in ipsos, qui dederunt, moliuntur insidias, nec contenti sunt gratias non agere beneficiis, sed Dei quoque cuncta cernentis arbitrantur se posse sugere sententiam. Et in tantum vesaniæ proruperunt, ut eos, qui credita sibi officia diligenter observant, & ita cuncta agunt, ut omnium laude digni sint, mendaciorum cuniculis conentur subvertere, dum aures principum simplices, & ex sua natura alios æstimantes, callida fraude decipiunt. Esther. C. XVI. v. 2. & seq.



#### ARTICLE V.

Par quelles précautions & par quels moyens le Prince doit écarter les Délateurs.

I. On ne peut pas dire à un Prince: N'écoutez rien: ne recevez jamais d'avis secrets: confrontez toujours le dénonciateur avec celui qu'il accuse: rendez publiques les accusations. De tels conseils seroient très-imprudens, & souvent très-pernicieux pour le Prince & pour l'Etat; & nous venons de voir d'un autre côté, de quelle conséquence il est de ne pas croire legérement, & de ne donner ni accès, ni croyance aux délateurs.

II. Mais entre les deux extrémités de n'écouter rien, & de croire tout, il y a un sage
milieu, qui est d'écouter, mais de ne croire
que ce qui est prouvé. Et pour cela le premier
soin doit être, de compter pour rien tout ce
qui n'est que discours : de n'être attentif qu'aux
preuves : de mettre à part les louanges, les
insinuations, l'éloquence : de se désier même
de tous les préambules qui marquent plus
l'artistice que la sincérité : de faire peu de cas
des conjectures, des soupçons, des vraisemblances, qui n'établissent rien de précis, &
que l'imagination grossit : mais qui sont toujours suspectes à un esprit équitable & solide.

III. Il faut ensuite approfondir ce qu'on a écouté: mais si l'auteur de l'avis n'est bien connu, ce n'est pas de lui dont il faut se serpir; & lors même qu'on est convaincu qu'il

## 174 INSTITUTION

est homme droit & sincere, il faut charger quelque autre que lui de l'enquête: mais de forte que l'un soit inconnu à l'autre; & que, si l'on donne la même commission à plusieurs, ils ignorent tous qu'on leur ait donné des adjoints.

IV. Le Prince, dans ces occasions, doit faire usage de la connoissance des hommes: comparer les personnes accusées avec l'accusateur: pénétrer les intérêts cachés qui peuvent le faire agir: découvrir ses liaisons: examiner qui l'envoie, qui l'a instruit, qui peut prositer du succès de l'accusation: juger de son génie, de son caractere, du degre de lumiere qu'ila.

V. Mais sur tout, il faut se mettre à la place de celui à qui l'on a rendu de mauvais offices, pour savoir quelle justice lui est due : car il n'est pas permis de le traiter autrement qu'on ne voudroit soi-même être traité. Le Roi le plus puissant doit cela au moindre de ses sujets. Il a écouté ce qu'on a dit : mais s'il est destitué de preuves, il ne doit point y suppléer par ses soupçons: il ne doit y rien ajouter; & l'accusé a droit, après une telle accusation, à tout ce qu'il méritoit avant d'être accusé. Ainsi on lui feroit injustice, si l'on le regardoit autrement que comme innocent. Le Prince voudroit qu'on en usat ainsi à son égard, s'il étoit particulier; & c'est cette volonté qui fait sa régle.

VI. Il y a des occasions où l'on peut, sans rien risquer, faire avertir l'accusé; & alors on le doit. Il est juste de l'écouter, puisqu'il s'agit de lui & qu'on manque de preuves. Souvent une parole détruit la calomnie, & dissipe B'UN PRINCE. I. Part. 175 les soupçons qu'elle avoit formés; & pour n'aller pas à la source, on perd du tems à faire d'inutiles recherches, & l'on laisse fortisser les préjugés.

VII. Lorsqu'on a découvert l'innocence & prouvé la calomnie, il en faut punir l'auteur, & d'une maniere qui intimide tous ceux qui seroient capables de la même témérité que lui. Il n'y a que ce remede d'efficace, mais il suffit. ¹ On ne ment point à un Prince, à qui s'on ne le peut faire impunément & qui sait venger sur le délateur, l'injure qu'il lui a faite, en essayant de le tromper & de le rendre le ministre de sa persidie. Cet outrage est le plus grand de tous; & un Prince

équité.

VIII. C'est au Prince à juger de la peine

du calomniateur. Selon les regles, 3 elle
devroit être la même que celle que le crime
eût mérité s'il eût éte prouvé : & il y a des
occasions importantes où cette sévérité est nécessaire : 4 mais il sussit dans les autres,

qui le dissimule, est peu touché de sa véritable gloire, & du mépris qu'on a fait en même-tems, & de son discernement & de son

r Fiscales calumnias magna calumniantium pœna repressit, serebaturque vox ejus: Princeps qui delatores non castigat, irritat. Sueton. in vit. Domitiani.

<sup>2</sup> Alexandre Severe punissoit de mort la calomnie. Lamprid. p. 218.

<sup>3</sup> Trajan exila tous ceux qui par leurs calemnies avoient fait exiler les autres. Il les fit mettre dans des barques, pour être per és où il pla roit aux vents. Traj. v. 101.

<sup>4</sup> Remove à te os pravum, detrahentia labia sint procul à te. Prov. C. IV. v. 24.

d'exclurre pour toujours de la présence du Prince le calomniateur, de parler de lui ouvertement comme il le mérite; de le bannir; de lui faire perdre sa charge, s'il en a ; de témoigner publiquement la haine d'un si honteux & si lâche artifice; & de se déclarer l'ennemi irréconciliable de quiconque oseroit

nemi irréconciliable de quiconque oseroit l'employer à l'avenir. IX. C'est ce que faisoit David. Il ne se contentoit pas de rejetter avec indignation la calomnie, & toutes ces accusations clandestines qui ne manquent jamais aux délateurs : mais il poursuivoit le délateur même, comme son ennemi capital, & il ne lui laissoit aucun azile, ni aucune retraite dans son Royaume, « J'étois dans ma maison, dit-il so de lui-même, avec un cœur simple; je ne » me proposois point de mauvais desseins », Voilà d'où venoit sa haine contre la calomnie, >> Je haissois les esprits artificieux 1 & cachés: >> le cœur malin ne trouvoit point d'accès au->> près de moi. Il me fuyoit, & je n'avois >> aucun commerce avec lui. J'étois l'enne-» mi 2 déclaré de quiconque médisoit en >> secret contre son prochain. Je ne pouvois 3 fouffrir le superbe & le hautain. Mes >> yeux étoient attentifs sur les personnes sin->> ceres, pour les faire demeurer avec moi. >> Celui qui vivoit dans l'innocence & la fim-» plicité, étoit seul admis à mon service. Le >> trompeur & le menteur ne m'ont jamais

<sup>1</sup> Ainsi dans l'Hebreu.

<sup>2</sup> Dans l'Hebreu j'exterminois,

<sup>3</sup> Ainsi dans l'Hebreu.

D'UN PRINCE. I. Part. 177

pplu. Dès le matin je m'appliquois à exterminer les impies, & je ne pouvois souffrir

les méchans dans la cité de mon Dieu.

X. Voilà le modele des bons Princes: mais un modele peu imité; & néanmoins qu'y auroit-il de plus glorieux pour un Roi, que de faire choix de gens de bien, pour en remplir son Palais & sa Cour, que d'écarter les médisans & les calomniateurs, de se déclarer l'ennemi de l'artifice & du mensonge, & de les bannir de son Royaume par quelques exemples de sévérité contre ceux qui en se-roient convaincus?

XI. Qu'y a-t-il au contraire de plus honteux & de plus misérable, que la situation d'un Roi, qui écoute le mensonge, & se ferme à la vérité; & qui, par cette conduite se rend digne de n'avoir auprès de lui que des injustes ? C'est le S. Esprit qui nous l'apprend. » Le Prince qui prend plaisir à » écouter les mensonges, n'a que des mé-» chans & des impies pour ses ministres. Il » se croit honoré, & il est le mépris de ceux » qui le vendent. Il se croir en sûreté, 2 & » il est au milieu de gens pires que des vo-» leurs, » qui lui dérobent par leurs artifices la connoissance de la vérité, le plus précieux de tous les trésors, & qui le mettent par cette méchanceté, non seulement dans l'impuissance de rendre justice, de faire au-

Princeps qui libenter audit verba mendacii, omnes ministros habet impios. Prov. C. XXIX. v. 12.

<sup>3</sup> Potior fur, quam assiduitas viri mendacis. Eccl.

cun bon choix, de remplir aucun de ses de voirs comme il saut; mais dans la nécessité de livrer son Etat en proie aux délateurs, c'est-a-dire aux plus corrompus & aux plus lâches de tous les hommes; de devenir le ministre de toutes leurs injustices; d'opprimer tout le mérite qui leur déplaît; d'étousfer toutes les vertus qui les blessent; d'élever toutes les personnes indignes qu'ils lui produient; de n'être puissant que contre ses plus sideles serviteurs; & d'assujettir, & soi-même, & son Etat, à autant de maîtres qu'il y a d'imposteurs qui abusent de sa crédulité.

#### CHAPITRE XVII.

Le Prince doit prendre conseil : savoir discerner le meilleur & le suivre. Qualités nécessaires pour cela.

## ARTICLE I.

# Le Prince doit prendre confeil.

I. T Out ce qui a été dit jusqu'ici, a et pour but de mettre le Prince en état de discerner ceux qui seroient capables de l'aider par leurs conseils, de lui donner des moyens pour se les attacher, & de le rendre précautionné contre ceux qui s'efforceroient de leur ôter sa constance.

II. Mais tous les avis qui lui ont été dons

nés seroient inutiles, s'il n'aimoit à prendre conseil, & s'il resusoit d'écourer ce que lui dit l'Ecriture. « ¹ Ne soyez point sage à vos » propres yeux, & selon votre idée, & ne » vous appuyez pas sur votre prudence. » Il ne faudroit, pour le perdre, qu'une vaine consiance en ses lumieres, & elle seroit déja une preuve qu'il se seroit égaré, si elle l'avoit persuadé qu'il n'a pas besoin de la sagesse des autres: car ² on reconnoît l'insensé à la satissaction qu'il a de lui-même, & à la persua-sion où il est, qu'il ne sauroit rien saire que de bien; au lieu que le sage le paroît principalement, par le soin qu'il a de prendre conseil.

III. C'est le plus sage des Rois qui parle ainsi, & qui pouvoit avec plus de raison qu'aucun autre, se contenter de ses propres lumieres. Une telle modestie est le fruit d'une sagesse éminente : car il en faut avoir beaucoup, pour sentir que ce qu'on en a, ne suffit pas. Un Prince qui n'a qu'une lumiere médiocre, est tout plein de ses pensées; & plus il est borné, moins il est docile. Il croit toujours qu'on usurpe son autorité, quand on veut lui decouvrir ce qu'il n'apperçoit pas. Il lui semble qu'en voulant lui donner confeil, on lui reproche de manquer de lumiere : & il s'ofsense, comme d'une injure, de ce qu'on ne paroît pas persuadé, qu'étant se

r Ne sis sapiens apud temetipsum: ne innitaris prudentiæ tuæ. Pra. c. III. v. 7. CF 8.

<sup>2.</sup> Via stulti recta in oculis ejus. Qui autem sapiens est, audit consilia. Prov. C. XII. v. 15.

<sup>3</sup> Ne alienæ sententiæ indigens videretur, in diversa ac deteriora transibat. Tacit. L. 15. Ann.

maître, il est aussi le plus clairvoyant.

IV. Un Prince d'un génie supérieur pense bien autrement. Il sait qu'un mot dit par un autre, donne quelquefois une grande ouverture : qu'un seul homme ne peut tout envifager, ni tout réunir : qu'on s'éblouit par ses propres pensées, & qu'on est très-souvent seduit par l'apparence de la vérité. Il est toujours prêt à tout écouter : à faire cas de ce qu'on lui dit : à le comparer avec ce qu'il a pensé : car c'est en cela que consiste 1 ce cœur docile, que Salomon demandoit à Dieu pour régner avec justice & avec sagesse : un cœur qui écoute & qui consulte : un cœur qui cherche la vérité, & qui ne présume pas de l'avoir trouvée : un cœur que l'orgueil n'enfle point, que l'opiniatreté ne rend point infléxible, que les préventions ne rendent point intraitable; un cœur, en un mot, qui se laisse instruire, & qui croit avoir besoin de conseil. Quiconque a reçu de Dieu un tel cœur, sait régner : mais quiconque se croit sage, ne l'a pas reçu, & dès lors est incapable du gouvernement.

V. C'est la Sagesse elle-même qui nous apprend, que le moyen de la trouver, est de la chercher dans l'assemblée des personnes qu'elle a instruites. « 2 J'établis ma de33 meure, dit-elle, dans le conseil, & je me
33 trouve au milieu des délibérations sen-

<sup>1</sup> Dabis servo tuo cor docile, ut populum tuum judicare possit. 3. Reg. C. III. v. 9.

<sup>2</sup> Ego sapientia habito in consilio, & eruditis interfum cogitationibus. Prov. C. VIII. v. 22.

p'un Prince. I. Part. 181 so sées. » C'est donc la fuir, que d'éviter les délibérations & le conseil : & c'est au moins une témérité, que d'espérer d'arriver jusqu'à elle, en négligeant le moyen le plus sûr qu'elle nous a marqué pour la trouver.

## ARTICLE II.

# Savoir discerner le meilleur.

I. Mais tout ne consiste pas à demander conseil; le plus difficile est de discerner entre plusieurs avis, quel est le meilleur; de s'y fixer, & de le suivre. Il y a des Princes qui sont plus susceptibles d'un mauvais confeil, & plus frappés des mauvaises raisons qui l'appuyent, que d'un autre qui seroit salutaire, s'il étoit suivi. Le discernement leur manque; & ils choisssent mal.

II. Il y en a qui demeurent irrésolus & indécis entre plusieurs avis opposés, ou entre les inconvéniens & les avantages d'un avis unique. La résolution leur manque; & ils

n'osent choisir.

JII. Il y en a qui sont poussés successivement vers les partis contraires; qui se déterminent, & se repentent, & qui demeurent ainsi exposés à de continuelles variations. La fermeté leur manque; & ils abandonnent ce qu'ils ont choisi.

IV. Il y en a qui sont toujours menés, qui ne marchent qu'autant qu'on les conduit, & qui ne voyent rien que par les yeux des personnes qui ont toute leur confiance, & qui

## 182 INSTITUTION

favent les tourner comme il leur plaît. L'est prit leur manque; & d'autres choisissent pour eux.

V. Il y en a qui se bornent à certaines personnes pour leur demander conseil, & qui seroient plus en état de juger, si elles se faisoient instruire par d'autres plus désintéresses & moins suspectes. La prudence leur manque; & leur choix est précipité.

VI. Enfin il y en a qui sont assez heureux pour éviter tous ces désauts; & il importe infiniment à un Prince de bien étudier comment on peut avoir le même succès.

#### ARTICLE III.

# Qualités nécessaires pour cela.

I. Il dépend beaucoup des qualités de l'esprit, qui doit être excellent, pour se conduire en tout avec sagesse. Mais c'est Dieu seul qui le donne. Aucune instruction n'en peut tenir lieu: aucune ressource humaine n'en peut couvrir le désaut. On peut seulement travailler à persectionner le sond, à cultiver un heureux génie, a l'élever, à l'étendre: & c'est ce que je me propose dans tout cet ouvrage, & en particulier dans ce Chapitre.

II. La premiere qualité de l'esprit, nécessaire à un Prince pour discerner les meilleurs conseils, & pour les suivre, est la justesse. Elle consiste à séparer le vraisemblable du vrai : à aller droit au but : à voir dans chap'un Prince. I. Part. 183 que affaire ce qu'il y a d'essentiel: à ne s'artêter point à des circonstances qui ne touchent point le fond: à séparer d'une question, tout ce qui la charge & l'obscurcit: à bien examiner si chaque raison est concluante; si les moyens proposés conduisent sûrement à la sin; si les conseils ne se partagent point, parce qu'on perd de vûe le but qui doit tout réunir.

III. La seconde qualité de l'esprit, est d'être solide: c'est-à-dire, ennemi des fausses subtilités, des soibles moyens, des vaines ressources, des remedes qui ne serviroient qu'a pallier le mal, des maximes qui n'ont qu'un esser passager, & qui ne conviennent, ni à la dignité du Prince, ni aux véritables

intérêts de l'Etat.

IV. Quand les personnes qui déliberent ont un esprit superficiel, ou quand les affaires sont dans une si mauvaise situation, qu'on se croit obligé d'aller au plus pressé, on tombe très souvent dans les inconvéniens que je viens de marquer. Il faut alors qu'un Prince soit attentif a ne se pas contenter de frivoles expédiens, de ruses, de finesses, de vaines promesses, dont on amuse le peuple. Il doit craindre de tomber peu de jours après dans les mêmes perpléxités, & de ne tirer d'autre fruit des premiers conseils, que celui d'avoir perdu son crédit, en manquant de parole.

V. La troisième qualité de l'esprit est d'être étendu: qui compare tout, qui voit ensemble, & tout à la fois, les choses dont il doit juger; qui met en parallele les inconvéniens &

les avantages, & balance les uns par les autres : qui ne se limite & ne se fixe pas par une seule pensée, par des préjugés, par quelque passion, par un engagement pris avec peu de maturité, par un attachement secret

à ses propres lumieres.

VI. Il y a des hommes qui ont naturellement l'esprit borné, & qu'une seule pensée remplit de telle sorte, qu'une seconde n'y peut entrer, que lorsque la premiere en est sortie. Leurs idées se suivent à la file, & ne se rangent jamais de front. Chacune a son esset, parce qu'elle est seule, & que ce qui pouvoit en suspendre ou en diminuer l'impression, n'est pas présent; mais l'esset de chacune ne dure qu'autant que la pensée qui l'a produit. Une autre qui lui succede, apporte une nouvelle vûe & de nouvelles résexions: & l'essprit est ainsi toujours dominé par ce qui s'ossre à lui, sans être jamais susfissamment éclairé.

VII. Il est très-difficile de remédier à ce défaut naturel, & je ne sai si l'on y peut réussir : mais les Princes y tombent souvent, sans qu'il leur soit naturel. Ils se prévienment & se bornent à ce qu'ils ont vu. Leur volonté les détermine plutôt que leur esprit. Ils le resserent & le rendent étroit par le ressus de la lumiere. Et ils se jettent par-là dans de très-grands périls : sans compter qu'il est toujours honteux de saire un mauvais usage

ret, inimicus, & adversus peritos, pervicax. Tait L.1. Hist. p. 316.

de sa raison, & de ne pas examiner avec

soin tout ce qui serviroit à l'éclairer.

VIII. La quatriéme qualité de l'esprit, est d'être serme: qui ne se laisse pas ébranler par des raisons déja examinées, ni par des inconvéniens qu'on a jugé moins importans que ceux qu'on veut éviter; qui ne délibere plus quand il est question d'agir; qui ne s'éronne point d'un péril prévu; qui ne cede point aux derniers qui parlent; qui n'est pas successivement poussé vers des côtés opposés,

par des réflexions contraires.

IX. Cette qualité dépend de celles qui ont précédé, de la justesse, de la solidité, de l'étendue. Elle n'est une vertu que par l'union qu'elle conserve avec elles. Autrement elle ne seroit qu'une opiniâtreté déraisonnable: mais si elle est le fruit de la lumiere, rien n'est plus nécessaire à un Prince, dont les résolutions doivent être constantes, fermes, durables, parce qu'elles doivent être prises avec tant de connoissance & de maturité, qu'il ne puisse rien arriver qui n'ait été prévu, & qui n'ait son remede.

X. La cinquiéme qualité de l'esprit, surtout dans un Prince, est d'être supérieur & décisse; qui ne soit pas poussé par des ressorts étrangers; qui ne soit pas déterminé précisément parce qu'on le détermine; qui ait senti le poids des raisons qu'on lui a dites, & qui en ait connu la valeur; qui soit entré par luimême dans les dissicultés, & qui se soit fait

<sup>2</sup> Dies rerum verbis terens. Tacit. L. 4. Hift.

expliquer tous les motifs des conseils qu'on lui a donnés; qui soit capable par lui-même de prendre un parti, lorsque les avis sont divisés; qui consulte plutôt par sagesse & par précaution, que par soiblesse; qui ait souvent découvert par lui-même, ce qu'il veut apprendre des autres; qui veuille être aidé par leurs lumières, mais qui voie souvent plus

qu'on ne lui montre.

XI. Sans cette qualité, à qui il appartient plus qu'à aucune autre de mettre le sceptre dans la main des Rois, un Prince est presque toujours gouverné. On le mene & on le tourne, parce qu'il n'est pas capable de se conduire lui-même; & par un second malheur, c'est ordinairement un mauvais guide qui lui donne la main. C'est quelque homme adroit qui a su le prendre par son soible, & s'emparer de son esprit. L'est un serviteur ambitieux, qui régne au lieu de lui; ce que le Sage regarde comme un désordre qui trouble tout l'Etat. C'est un homme qui se joue de la foiblesse du Prince, & qui ne travaille qu'à l'entretenir.

XII. Un jeune Prince ne doit pas, dans les commencemens, faire usage de cet esprit supérieur & décissif dont je parle: mais il doit en avoir le fond & le mérite; & il ne doit écouter les conseils qu'on lui donne, que pour apprendre lui-même à en donner de bons. Il faut qu'en se rendant aux lumieres

<sup>1</sup> Per tria movetur terra, per servum cum regnavefit, &c. Prov. C. XXX. v. 21. & 12.

des autres, il sente que c'est parce qu'elles l'ont persuadé. On lui montre, mais il regarde. On lui fait voir le chemin, mais il l'examine. On lui dit ce qu'il faut faire, mais il en veut savoir les raisons, & en juger. Par-là il devient bientôt aussi sage que ceux qui l'instruisent, & quelquesois il les passe, par le soin même qu'il a pris de les consulter, & de faire croître par ce moyen une lumiere naturelle plus étendue & plus

pénétrante que la leur.

XIII. La fixiéme qualité de l'esprit, est d'être humble & modeste, qui écoute tout, & qui sait prositer de tout: qui reçoit avec bonté tout ce qu'on lui dit: qui non seulement laisse la liberté de lui parler, mais qui se l'attire par des manieres obligeantes: qui présere un bon conseil à tous les autres services: qui estime la fidélité & l'application de ceux qui l'aident de leurs lumieres: qui respecte dans les vieillards la sagesse & la pru lence: qui est persuadé qu'il y aura toujours beaucoup à apprendre pour lui en les écoutant, & qui conserve jusqu'aux cheveux blancs le desir de croître en sagesse, & par conséquent d'être instruit.

XIV. Enfin la derniere qualité de l'esprit, tel qu'un Prince doit l'avoir, est d'être prudent & précautionné: d'examiner de qui il prend conseil: si c'est d'une personne instruite: si c'est dans une affaire où elle ait quel-

ad canos invenies sapientiam. Eccl. C. VI. v. 18.

que intérêt: si sa sidélité est aussi prouvée que sa capacité: de ne pas se déterminer dans une chose importante par le seul avis de ce-lui qui en a la principale intendance; de consulter sur les Finances, un autre que celui qui en a la direction: ainsi de la Guerre; ainsi du Commerce: ainsi des affaires eccléssaftiques: faire cas des avis de ceux qui en ont le principal soin, mais ne s'en pas contenter: d'être persuadé que c'est un moyen sûr d'être toujours trompé, que de se borner sur chaque chose aux lumieres de celui qui en est chargé; que c'en est un au contraire d'avoir des Ministres éclairés & sidéles, & de consulter les uns sur le ministere des autres.

X V. J'ai déja dit que ces qualités ne peuvent être parfaites dans un jeune Prince; mais qu'elles y doivent être dans un certain degré. Autrement tous les avis sur cette matiere seroient inutiles: &, contre la désense du Sage, <sup>1</sup> ce seroit parler à un homme endormi, qui ne comprendroit rien, & qui demanderoit en s'éveillant, qui est celui qui m'entretient, & sur quel sujet?

XVI. La plus grande marque qu'un Prince a reçu de Dieu un esprit tel que je viens de le dépeindre, est le desir d'en avoir un de ce caractere. Il ne s'agit alors que de le perfectionner, puisqu'il sait déja ce que c'est: on n'a qu'à l'avertir, il entendra tout; & il saissira avec ardeur tout ce qu'on lui dira de

i Cum dormiente loquitur, qui enarrat stulto sapientiam; & in fine narrationis dicit: quis est hic? Estl. E. XXII. v. 9.

p'UN PRINCE. I. Part. 189
raisonnable, selon cette parole de l'Ecriture:
"Donnez lieu au Sage de faire réflexion,
"& il en deviendra plus sage. Enseignez un
"esprit droit & juste, & il se hâtera de re"cevoir la lumiere."

#### CHAPITRE XVIII.

Le Prince doit intéresser tout le monde à sa Grandeur, en montrant qu'il s'intéresse au bonheur de tous: Etre bienfaisant & libéral. Moyen de l'être toujours.

#### ARTICLE I.

Le Prince doit intéresser tout le monde à sa Grandeur.

I. C'Est une connoissance bien importante à un Prince, que celle du cœur de l'homme, & le secret de s'en rendre maître. On peut se faire aimer de tous, en ne perdant rien de sa Grandeur: & l'on peut au contraire s'en attirer la haine, & tomber même dans le mépris, en ne pensant qu'à être grand. Il saut savoir prendre les hommes par où ils sont sensibles, & être attentis à discerner leurs intérêts pour les conduire, parce que c'est l'intérêt qui les conduit.

<sup>2</sup> Da sapienti occasionem, & addetur ei sapienria: doce justum & sestinabit accipere. Prov. C. IX. v. 9.

## 190 INSTITUTION

II. Ils ont tous à-peu-près les mêmessent timens pour la Grandeur. Ils la desirent pour eux-mêmes, la craignent dans les autres, lui portent envie, & nourrissent contre elle un secret dépit.

III. Mais ils s'y soumettent, parce qu'ils en ont besoin, qu'ils esperent d'en être protegés, & qu'ils comprennent que ce seroit un plus grand mal de n'avoir point de ches,

ou d'en avoir plusieurs.

IV. Le Prince qui connoît toutes ces dispositions, ne montre sa Grandeur que par le côtê qui la fait paroître utile & avantageuse. Il y rend tous les hommes attentis, & il détourne leur esprit de la vûe de tout ce qui les blesse dans un état qu'ils souhaitent tous, mais qu'ils ne sauroient tous avoir.

V. Il s'étudie à leur faire moins sentir la grandeur, que sa protection & sa bonté; à leur cacher ce que son élévation a pour lui de particulier, en leur en communiquant tout le fruit; & à éteindre tous les autres sentimens, par celui de la reconnoissance & de l'amour.

VI. 1 Alors tout le monde s'intéresse à une puissance qu'on ne connoît que par le bien qu'on en reçoit. Tout le monde croit y avoir part, & y être associé. Tout le monde aime mieux qu'elle soit dans des mains si généreuses & si bienfaisantes, que dans d'autres, & souhaite qu'elle y soit toujours. Tout le monde

r Illius Principis magnitudo stabilis sundataque, quam omnes tam supra se esse quam pro se sciant, Senec. aa Polybium.

D'UN PRINCE. I. Part. 191 est préparé à sacrisser toutes choses, & même sa vie, pour la désendre. Tous les intérêts sont alors réunis dans celui du Prince. C'est son bien propre, c'est son bonheur qu'on aime en lui; & on lui est autant de sois attaché, & par des liens aussi étroits, qu'il y a de choses qu'on aime & qu'on reçoit de lui.

I

ils

0-

6

15

U-

&

ce

nt

la

ui

nt

es

å

à

le

de é-

,

de

114

VII. Le peuple ne sent alors dans la grandeur du Prince que sa 1 nécessité. Il seroit affligé si le Prince étoit moins puissant & moins élevé, parce qu'il seroit moins en état de 2 répandre par tout ses influences. Il le voit avec joie au-dessus de sa tête, & l'y voudroit placer, s'il n'y étoit pas ; comme nous voyons avec joie le Soleil au-dessus de nous, parce qu'il n'y est que pour nous éclairer, & pour rendre la terre féconde; comme nous voyons les nuées suspendues en l'air, parce qu'elles n'y sont élevées que pour répandre par tout une pluie salutaire. La majesté du Prince n'a plus rien qui n'attire le respect & l'amour. L'envie est changée en admiration, la crainte en confiance, la disposition au murmure en action de graces, le secret desir de l'indépendance, en un sincere desir d'obéir toujours.

VIII. Tout le monde alors place le Prince dans son cœur, & lui éleve un thrône bien

<sup>1</sup> Nec magis fine te nos esse felices, quam tu sine nobis potes. Paneg. Traj. n. 72.

<sup>2</sup> Regis signum notamque penes beneficentiam confituimus. Là re nihilo magis defatigabitur, quàm sol suos in stirpes atque animantia radios esfundens; nec enim lucere ei laboriosum est. Syn2s. de Reg. p. 29.

plus digne de lui, que l'extérieur dont les autres Rois se contentent. On pense de lui tout ce qu'on en dit, & plus qu'on n'en dit, l'C'est pour lui que l'on craint, & non pas lui. 2 C'est dans le secret de sa conscience qu'on le loue, & qu'on fait des vœux pour lui. C'est dans chaque famille que les peres en parlent à leurs enfans, comme d'un Pere commun. C'est dans les entretiens libres, qu'on se sélicite mutuellement d'avoir un Prince si digne d'être le maître des autres hommes, par son attention à ne l'être que pour leur bien.

IX. Quelle différence entre un Prince de ce caractère, qui veut que tous les autres soient heureux aussi bien que lui, qu'ils le soient par lui, qu'ils le soient plus que lui; & un Prince qui veut être heureux tout seul, & qui veut l'être aux dépens des autres? Combien ce dernier a-t-il d'ennemis secrets? Combien manque-t-il de choses à son bonheur? Combien affoiblit-il sa puissance, en ne régnant ni sur l'esprit, ni sur le cœur de ses sujets? De quoi se contente-t-il, en se contentant du dehors? A quoi borne-t-il sa grandeur, s'il consent à n'être point aimé? Et que lui auroit-il coûté pour mériter de l'être, que de savoir faire usage de sa grandeur?

X. Il ne falloit pour cela qu'y joindre la

2 Quis securior qu'am Rex ille, quem non metuunt, sed cui metuunt subditi. Synes. de Reg. f. 13.

bonte

r Eadem de illo homines secretò loquuntur, que palam.... Hic princeps, suo beneficio tutus, nihi præsidiis eget: arma ornamenti causa habet. Sena. L. 1. de Clement. C. 13.

bonté, c'est-à-dire, le plaisir d'être heureux en bonne compagnie. Il ne falloit qu'avoir un goût plus exquis de la Royauté, & ne pas se contenter de celle qui peut convenir aux mauvais Princes, & qui, n'étant qu'extérieure, ne remplit pas la noble ambition d'un Roi qui veut l'être en tout sens, & plus encore par l'amour & par le mérite, que par la puissance.

XI. Il ne falloit que savoir profiter des dispositions favorables qui sont dans tous les hommes, & se les assujettir par la voie qu'ils offrent eux - mêmes, en entrant dans leur cœur par la porte qu'ils tiennent ouverte. C'est aux bienfaits qu'elle est ouverte, & non à la force. C'est la fermer que d'employer la force au lieu des bienfaits : c'est vouloir regner sur les hommes malgré eux : c'est ne savoir plus ce que sont les hommes, & ce que doit être celui qui les gouverne.

#### ARTICLE II.

# Etre bienfaisant & libéral.

I. Quelques Princes, parmi ceux qu'ont eu les Romains, ont mieux entendu que les autres en quoi consiste cet art de regner dont je parle; & ils ont mieux senti combien on pouvoit accroître & augmenter la grandeur, en y intéressant tous ceux qui lui sont soumis.

Tome I.

t

12

il

ıté

i Felix abunde sibi visus, si fortunam suam publicavetit, Senec. I. 1. de Clement. C. 13.

# 194 INSTITUTION

II. L'un de ces 1 Princes avoit pour mai rime, 2 de ne renvoyer personne mécontent, d'obliger tout le monde, ou par des effets, ou par des manieres qui en tinssent lieu; de donner, quand il le pouvoit; de promettre, quand il ne pouvoit que cela. L'Histoire ne nous a conservé rien de plus précieux que cette parole qu'il dit un jour, en 3 faisant réflexion vers le soir, qu'il n'avoit fait plaisir à personne : « Mes amis, j'ai perdu cette journée», Comme s'il eût dit : Je ne dois vivre que pour les autres, & aujourd'hui j'ai eu le malheur de ne vivre que pour moi. Je suis demeuré dans la condition d'un fimple particulier; & je n'ai rien fait qui soit digne de ma place & de mon élévation.

nêmes regles: il ne s'estimoit heureux, & ne croyoit régner, qu'autant qu'il étoit bienfaisant. Il marquoit tous les jours par quelque grace nouvelle; se il n'en passoit aucun, sans donner quelque témoignage de clémence, de bonté, d'humanité, de compassion, de

I I Empereur Tite.

2 Admonentibus domesticis, quasi plura pollicereur, quam præstare posset; non oportere, ait, quemquami sermone principis tristem discedere. Suet. in vit. Tili. C. 8.

3 Recordatus quondam super cœnam quod nihil cuiquam toto die præstitisset, memorabilem illam, meritóque laudatam vocem edidit: Amici, diem peto didi. Ibid. C 8.

4 Alexandre Severe.

5 Dies denique nunquam transsit, quin aliquid man suetum, civile, pium faceret: sed ita ut æratium non everteret. Lamprid. in vita Alex. p. 211.

D'UN PRINCE. I. Part. 195 libéralité, mais sans épulser l'épargne, & sans

charger le public.

[0

IV. Il n'est pas question d'examiner ici à quoi se terminoient de si grandes qualités, & quelle en étoit la fin. Les ténebres d'une fausse Religion avoient caché à ces Princes les véritables motifs des vertus, & la fin qui en doit faire le prix; mais au milieu de leurs ténébres ils avoient vu combien on est grand, quand on ne le veut être que pour les autres; & combien on devient supérieur à tous les hommes, quand on les intéresse tous à sa propre élévation.

## ARTICLE III.

# Moyens de l'être toujours.

I. Il ne faut craindre alors que d'être séduit par le plaisir de se les attacher par des biensaits, & d'en tarir la source par une prosusion indiscrete. Il est doux de regner par la libéralité: mais on ne regne ainsi qu'autant que la libéralité dure, & c'est un grand secret que de n'en épuiser jamais le sonds.

II. Un Prince sage ne tombe jamais dans le vice d'être populaire. Il conserve en tout de l'ordre & de la dignité. Il ne prodigue pas les graces. Il les distribue. Il ne les ré-

multa exeant, nihil excidat. Senec. L. de Beat. vit.

2 Donabit cum summo consilio, dignissimos eligens: ut qui meminerit, tam expensorum, quam acceptorum rationem esse reddendam. Ibid.

pand pas sans choix. Il les sait estimer le pres mier, & veut ensuite qu'on les estime. Son dessein n'est pas de confondre les conditions, les services, & le mérite: mais de les discerner. Il ne veut pas affliger des personnes de distinction, en leur égalant celles qui n'en méritent aucune. Il veut que ses libéralités soient des récompenses, & non de pures saveurs. Il aide la vertu, & n'entretient pas la molle oissveté du vice, & il regarde un biensait mal placé, non seulement comme une perte: mais comme une faute qui retombe sur le Prince, & qui marque son peu de discernement.

III. Comme il desire aider & récompenfer le mérite, & non le corrompre & le pervertir, il mesure ses libéralités sur ce qui suffit à la vertu. Il ne veut point répandre sur un seul homme, ce qui serviroit aux besoins de plusieurs. Il ne met pas la magnificence à élever un particulier, quoique homme de bien, à une haute fortune : mais à relever de la poussiere plusieurs personnes qui sont sans protection, quoiqu'elles en soient dignes. Il pense à mettre en honneur la probité, & non à lui attirer l'envie; & son dessein est, de multiplier les gens de mérite, par l'attention à leur faire du bien, & non de les tenter & de les séduire, en les mettant dans l'opulence.

IV. Il sait que la vertu, quand elle est sincere, est modeste, contente de peu, de-

Donabit ex recta & probabili causa; nam interturpes jacturas malum munus est, Ibid.

n'un Prince. I. Part. 197 sintéressée. Il ne craint point de l'affliger, en se bornant à son égard au seul nécessaire. Il connoît ses sentimens & sa retenue; il commence à se désier avec raison, lorsqu'il découvre dans quelqu'un plus d'avidité, ou moins de modération qu'il n'avoit pensé. Il diminue alors ses bienfaits, pour faire souvenir à quelle condition il les accorde; & si cette premiere leçon est inutile, il les supprime absolument.

V. Avant tout, le Prince examine ce qu'il peut, & il ne souffre pas que ses libéralités épuisent ses revenus. Il modere sa bonté par sa justice; & il aime mieux donner moins aux uns, pour exiger moins des autres. Il sair que ses richesses ont des bornes, & que ses bienfaits par conséquent en doivent avoir. Il ne veut pas que le public gémisse de ce qu'on le facrisse à des particuliers; & il croiroit deshonorer ses largesses, si elles coûtoient des larmes aux pauvres.

VI. <sup>2</sup> Il ne met point sa gloire dans une fausse magnificence. Il pense moins à paroître libéral, qu'à l'être en effet: & il renonce sans peine à la réputation de bienfaisant, quand il ne peut pas la soutenir par des voies légitimes. Il sait qu'on lui donne, <sup>3</sup> avant qu'il puisse

<sup>1</sup> Congiarium das de tuo, alimenta de tuo. . . Sciunt dari sibi quod nemini est ereptum Paneg. Traj. p. 87.

<sup>2</sup> Reges gentium dominantur eorum, & qui potestatem habent super eos, benefici vocantur: vos autem non sic. Luc. C. XXII. v. 25.

<sup>3</sup> Plurimum ista res habet difficultatis, si modo consilio tribuitur, non casu & impetu spargitur. Senec. de beat. vit. c. 24.

# 198 INSTITUTION

donner. Il compare les sources de ses rever nus avec l'usage qu'il en fait, & il craint avec raison, que le desir d'obliger plusieurs, ne le rende moins attentif à un devoir plus pressant & plus indispensable, qui est de se contenter du nécessaire, & de le conserver à tout le monde.

VII. Mais quand le Prince a une véritable inclination à donner, i il trouve mille moyens de la satisfaire, en se refusant à luimême beaucoup de choses, que les autres regardent comme nécessaires à la Grandeur. Il a peu de besoins, quand il est vivement touché de ceux des autres. Il achete peu de choses, quand il sait donner; & il en reserve peu d'inutiles, quand il est bien instruit de l'usage qu'on en peut faire.

VIII. Les Palais des Princes sont remplis de plusieurs choses de grand prix, qui demeurent cachées dans des cabinets, mais qui pourroient avoir des usages plus sérieux & plus importans. Le luxe & la curiosité sont des abimes sans sond: tout y entre, & tout s'y perd: on ne trouve rien qui les satisfasse, & tout le supersu paroît nécessaire; & comme on ne peut se résoudre à être libéral, qu'après avoir tout accordé à des passions qui demandent des dépenses infinies, tout ce qu'on appelle biensaits, retombe sur le public: ainsi 2 l'Etat,

<sup>1</sup> Tantas vires habet frugalitas Principis, ut tot impendiis, tot erogationibus fola sufficiat. Paneg. Traj.

<sup>2</sup> Ararium si ambitione exhauriamus, per scelets supplendum; disoit Tibere, Tacit. L. 2. Annal. 56.

p'un Prince. I. Part. 199 qui suffisoit à peine à ce qui regardoit le Prince, succombe sous ses libéralités, qui viennent apres le superstu, & qui l'augmentent.

IX. La liberalité, dont la bonté n'est pas la source, est une profusion qui conduit à l'avarice, & qui ne peut subsister que par elle: mais quand elle naît de la bonté, elle en conferve toujours le caractere, & elle ne connoît point de voies légitimes pour sournir à ses desirs qu'une sage économie, & une severe exactitude à supprimer toute dépense inutile. Mais cette matiere, qui est très-importante, sera encore traitée dans un autre lieu. Les principes viennent d'en être établis, ailleurs on en verra l'application.

## CHAPITRE XIX.

Du courage, de l'élévation, & de la grandeur d'ame, ou magnanimité qui conviennent à un Prince. De l'étendue & de l'usage de ces qualités.

## ARTICLE I.

Du courage qui convient à un Prince.

I. C E que nous avons dit jusqu'ici, & principalement dans le dernier Chapitre, a dû nous faire comprendre, que les sentimens d'un Prince doivent être grands,

nobles, élevés, supérieurs à tout intérêt particulier, constans & fermes dans le bien, & incapables d'être arrêtés par aucun obstacle, ou pervertis par aucune passion: mais il saut examiner de près, ce que nous n'avons fait qu'entrevoir; & montrer au Prince, qu'il ne peut être véritablement grand, ni réussir à intéresser le peuple dans sa Grandeur, que par un courage, une élévation, & une magnanimité, dignes du sublime rang qu'il occupe. On consond souvent les vertus, quoique leurs objets soient différens. Je les distinguerai, mais toujours par rapport au Prince, que je ne dois point perdre de vue.

JI. Le courage qui lui convient, & dont je veux parler, ne se borne pas à celui qu'on montre à la guerre. Ce dernier en fait partie; mais il n'en remplit pas toute l'étendue: & l'on peut même témoigner beaucoup d'intépidité dans un jour de bataille, & n'avoir pas le courage, qui fait les grands Princes.

d'usage, & elle laisse souvent des hommes, que des victoires ont rendu célébres, très-soibles & très-médiocres dans d'autres tems, & par rapport à d'autres objets. On est étonné quand on les voit seuls & sans armées, combien il y a de distance entre un Général & un grand homme : combien ils conservent de petitesses, de vaines craintes, de bas sentimens : combien ils sont dominés par la jalousie, & gouvernés par l'intérêt : combien ils s'avilissent & deviennent rampans, pour se faire conserver l'autorité qu'ils craignent de peridre.

D'UN PRINCE. I. Part. 201

IV. On a raison alors de demander qu'est devenu leur courage, & de soupçonner même s'il a jamais été bien sincere, & si l'exemple, la honte, l'attention à se cacher le danger, l'espérance de l'éviter, l'ambition & la gloire, n'en

ont pas corrompu la fource.

V. Le véritable courage en a une plus pure, & il n'est point altéré par le mêlange de motifs indignes de lui. C'est une disposition, prête à sacrifier toutes les craintes, à celle de manquer à son devoir; une fermeté que le danger présent, même imprévu, anime & réveille, & qui est invincible à toute autre chose qu'à la justice & à la raison : ou plutôt, qui ne combat que pour elles à la guerre ou dans la paix, en public ou en secret : dans les dangers extrêmes, ausli-bien que dans les autres, un tel courage est égal. Il est la force de l'ame. C'est lui qui la soutient contre toutes les injustes craintes capables de l'ébranler; & l'on ne peut compter sur la probité ni sur le mérite de personne, qu'à proportion de son courage.

VI. Il est donc évident, que le Prince consentiroit à n'avoir rien de grand, ou à l'abandonner à la premiere occasion, s'il n'avoit
un courage digne de sa vertu, & capable de
la désendre: mais quel prodige seroit-ce que
le Chef d'une nation pleine d'honneur & de
mérite, dont la plus noble sonction est de
chercher, d'estimer, & de récompenser le
courage, qui doit l'inspirer aux autres, & l'animer, quand il s'assoiblit, sût lui-même sans
sorce, déconcerté & troublé par une crainte indigne de lui?

#### 202 INSTITUTION

VII. C'est sur lui que porte tout l'Etat. S'il chancelle lui-même, & s'il succombe sous ce poids, que deviendra son Royaume? Il en est l'épée & le bouclier. Il doit s'exposer pour lui, & en être en même tems le protecteur & l'exemple. C'est donc dans le cœur du Prince que doit résider le courage le plus ferme. C'est dans son intrépidité que consiste la principale ressource de l'Etat. C'est à lui, lorsque la timidité est universelle, à résister à cet affoiblissement général, & à ne céder qu'à l'im-

puissance.

VIII. C'est au Prince à proposer & à entreprendre tout ce qu'il juge nécessaire au bien pablic. C'està lui à reformer les abus. C'està lui aréprimer l'injustice. C'est à lui à faire rentrer dans l'ordre tout ce qui s'en écarte, & à humilier sous son autorité la désobéissance & l'orgueil. Mais que peut un Prince timide, toujours incertain & tremblant, toujours attentif à justifier sa molesse par des maximes de prudence ? S'il entreprend quelque chose, comment le soutiendra-t-il:Quels obstacles sera-t-il capable de surmonter? Et quel sera le succès de ses efforts imparfaits, qui dureront moins que la résistance ? Car aucun bien solide ne peut s'établir que par une persévérance & un courage qui soient à toute épreuve. Il est aisé d'entreprendre; mais très-difficile d'exécuter. Le mal trouve presque toujours de la protection, & le bien a toujours de puissans ennemis. Il faut donc qu'un Prince soit le tranquille spectateur du mal, & qu'il n'ait pour le bien que d'inutiles desirs; ou qu'il surmonte par son courage

D'UN PRINCE. I. Part. 203

tout ce qui s'oppose à son zéle.

IX. Il arrive quelquefois dans le Royaume des mouvemens imprévus qui demandent un prompt remede, & où la vigueur & le courage sont nécessaires. Le moindre signe de peur seroit alors d'une terrible conséquence; & j'ajoute, que la peur elle-même, quoique dissimulée au dehors, ne seroit capable que de suggérer de foibles conseils. Il faut dans ces occasions, que la tranquillité du Prince tienne dans le devoir & le respect tout ce qui est auprès de lui; qu'il demande conseil avec dignité, & qu'il en juge ; qu'il apprenne par son exemple à ceux qu'il consulte, à délibérer avec maturité, & sans prendre conseil de la peur, parce qu'elle n'est capable que de faux raisonnemens, & qu'elle ne discerne que ce qui l'occupe & la trouble.

X. Cela est encore plus nécessaire dans de grandes guerres, dont il est juste de desirer la sin: mais dont on ne doit l'espérer que par le courage & la sermeté. Si un Prince se lasse avant le tems, & s'il paroît découragé, ces soibles dispositions passent aussitôt dans l'ame de tous ceux qui l'environnent. Ils ne voient plus que ce que voit le Prince. Ils ne pensent, comme lui, qu'à terminer par la voie la plus prompte une guerre qui a surmonté sa patience & son courage; & par une imprudence, qui est l'esse tordinaire de la crainte, ils apprennent aux ennemis à devenir plus siers & plus intraitables, en leur découvrant sa consternation pro-

pre & sa foiblesse.

XI. Au lieu de cette lâche disposition, qui

INSTITUTION ne sert qu'à limiter l'esprit , à précipiter le résolutions, à ôter la vûe des salutaires confeils, à prévenir le mal, au lieu de l'évites, il faut rappeller tout son courage, & par lui. toute sa raison. Il faut considérer avec attention tous les moyens qu'offrent la prudence & la valeur, regarder comme impossible tout ce qui seroit lâche & deshonorant, & mériter la paix, en forçant les ennemis à l'accorder, Autrement on se deshonore sans fruit, & semblable à ceux qui, étant exposés dans un lien élevé, s'éblouissent & se précipitent eux-memes par la peur de tomber, on se jette aveuglément dans le dernier malheur par la crainte d'y être réduit.

XII. Le tems de faire des réflexions sur le danger, n'est pas celui où le danger est présent. Il falloit délibérer avant que de s'y exposer: mais quand on y est, on ne délibére plus. La présomption change cet ordre: 1 elle ne veut rien écouter avant le péril; & quand elle y est, elle écoute tout. Tout est facile quand elle entreprend : tout est impossible, quan elle est engagée. Le véritable courage fait autrement. Il examine tout avec loist, avant que de s'exposer. Il veut tout voir. Il veut qu'on lui aide à découvrir ce qui lui pourroit échapper. Il se grofsit à lui-même tout ce qu'il aura à combattre, au lieu de se le dissimuler, ou d'en rabbattre. Il ajoute à tout ce que la prudence peut discerner, mille accidens cachés dans l'avenir, qu'elle ne sauroit prévoir; &

<sup>1</sup> Ignavissimus quisque & in periculo non ausurus; mimi yerbis, linguæ seroces. Tacit. L. 1. Hist. 318.

ensuite il suppute ses forces. Il compare les moyens. Il examine la justice & la nécessité d'une guerre, ' qu'il ne craint pas, mais dont il ne veut pas être le premier auteur. Il se désie de la passion secrete qui pourroit se mêler dans ses délibérations, & il exige de ceux qu'il consulte, qu'ils ne soient attentiss qu'à la justice, & aux moyens légitimes de se la faire rendre; & 'après que tout est conclu, il ne précipite rien, quoiqu'il ne perde aucuns momens; & il se met ainsi en état de trouver dans l'exécution beaucoup moins de difficultés, qu'il n'en avoit vu quand il délibéroit.

XIII. 3 Le véritable courage est ainsi trèsopposé à la témérité, qui n'examine rien, oa qui le fait très-légerement; & l'on a dû voir par tout ce qui a été dit, qu'un Prince dont l'esprit est borné, & dont les vues sont courtes, ne sauroit être capable d'un grand courage. Il se mesure & se consulte sur ce qu'il voit; & comme il voit peu de choses, il n'en est pas intimidé. On a beau lui dire qu'il y a des dangers très-réels ; il les traite comme de vains objets d'une imagination allarmée, parce qu'il ne les découvre pas : mais quand il s'est avancé au delà de l'espace étroit qui lui étoit connu, & qu'il voit ce qu'il n'avoit pas attendu, sa fausse confiance se convertit en peur, & il est tout d'un coup aussi effrayé,

<sup>1</sup> Non times bella, non provocas. Paneg. Traj. p. 65.

<sup>2</sup> Fortissimus in ipso discrimine, qui ante discrimen qui etissimus. Tacit. I. I. Hist. p. 334.

<sup>3</sup> Cui cauta potius consilia cum ratione, quam prospera ex casu placent. Tacit. L. 2. Hist. p. 344.

206 INSTITUTION qu'un moment auparavant il étoit présomptueux.

XIV. J'aimerois mieux, sans comparaison, qu'un Prince sût sans courage, que d'en
avoir un de cette sorte. Car un Prince timide,
mais sage, écarteroit par sa prudence les dangers, au lieu que celui-ci les cherche & les
multiplie, & n'en évite aucun; parce qu'il
ne prosite d'aucune expérience, & que, lorsque les occasions changent, il est toujours exposé à voir moins qu'il ne faut, & à se promettre de lui-même plus qu'il ne peut: car
il y a peu de qualités moins dépendantes de
l'éducation & de l'instruction, qu'un esprit borné, & un cœur soible.

X V. Aussi dans tout ce que je viens de dire, & dans ce qui suivra, je suppose que le Prince ait reçu de Dieu un génie excellent, & un cœur plein de courage qu'il ne faille que persectionner, & dont le fond soit très-heureux.

XVI. On peut ajouter à la fermeté naturelle, par les conseils & par les résexions, mais beaucoup plus par l'expérience; & cette expérience doit commencer de bonne heure. Il faut qu'un Prince s'accoutume dès les premieres années à n'être ému d'aucune chose subite & imprévue, d'aucun contre-tems, d'aucun mal dont la prudence puisse fournir le remede. Ses premiers soins doivent tourner de ce côté-là; & au lieu de se répandre en plaintes inutiles, & de se laisser pénétrer par une douleur ou par une crainte qui ne changent rien dans les événemens, il faut qu'il

p'UN PRINCE. I. Part. 207 s'applique à y trouver des remedes, ou que, s'il n'y en peut avoir, il s'affermisse par la patience, & qu'il ait le courage de soussir ce qui ne dépend ni de sa volonté ni de sa raison.

XVII. Sans la patience, le courage ne va pas loin: mais la patience elle-même est d'un foible secours, si elle a besoin de témoins, & si elle ne peut être constante, quoique se-crete. Il y a mille occasions, où un grand homme doit porter seul sa peine & son déplaisir. Il seroit toujours foible, s'il avoit toujours besoin d'une force étrangere; & ce seroit plutôt le courage d'un autre, que le sien propre

qui le soutiendroit.

XVIII. Mais la patience qui n'est qu'humaine, est bien peu de chose; & si le cœur
n'est consolé que par elle, il est bien soible
& bien malheureux. Il faut, pour soussir avec
courage, soussir avec lumiere, & savoir tirer
avantage des maux, en connoissant leur véritable cause, leur usage, & leur sin. Il faut
soussir avec religion, en s'humiliant sous la
main de Dieu, & être en paix par la piété. Il
saut soussir avec un aveu sincere de sa foiblesse, & en reconnoissant que la patience & le
courage viennent de Dieu: car tout ce qui
vient de l'orgueil, n'est qu'un essort inutile
& un nouveau trouble, au lieu de rendre à
l'ame la tranquillité & la paix.

#### ARTICLE II.

# De l'élévation qui convient à un Prince.

I. Par le courage, qui surmonte toutes les craintes injustes ou inutiles, le Prince est préparé à une disposition plus sublime, que j'appelle élévation, parce que je n'ai point de terme plus précis, pour expliquer son double esset sur l'esprit & sur le cœur, à qui elle donne de grandes vues, & à qui elle inspire de nobles sentimens.

II. Le S. Esprit a marqué cette disposition, comme faisant le caractere d'un Prince digne de l'être: car, après avoir promis, que 1 l'imprudent & l'insensé ne monteroit plus sur le thrône, il ajoute, que le Roi qu'il donnera dans sa miséricorde, aura des pensées & des sentimens dignes d'un Prince. Par ce peu de paroles il met une différence infinie entre un Prince qui n'a d'autre élévation que celle de sa place, & celui qui en a une personnelle, digne de son rang; & il réduit toute la différence qui est entre eux, à celle de leurs vues & de leurs desseins. L'un pense bassement, & l'autre noblement. L'un n'a que des idées foibles & bornées, semblables à celles d'un particulier, de petits intérêts, des sentimens communs, des inclinations vulgaires; l'autre n'a rien que de grand, d'élevé, de propre & de

r Non vocabitur ultrà, is qui infipiens est, princeps princeps ea quæ digna sunt principe cogitabit. Isai. C. XXXII.v. 5. &

particulier à un Prince qui l'est en tout, & qui

ne l'oublie jamais.

III. Ce caractere petit & resserré, opposé à l'élévation dont je parle, est bien plus commun qu'on ne pense, ou par la mauvaise éducation, ou par un penchant naturel, ou par la dissiculté de se soutenir long-tems, sans avoir d'exemple ni de modele: car même avec de bonnes intentions, on ne va pas loin, quand on est seul, ou qu'on ne voit autour de soi rien que de médiocre & de foible.

IV. Ce naturel ne se corrige gueres, mais quand on a reçu de Dieu un espritélevé & un cœur noble, on peut s'empêcher de tomber dans les petitesses & les mauvais goûts qui deshonorent beaucoup de Princes; & rien n'est plus capable d'en garantir, que la connoissance exacte de ce que c'est qu'un petit esprit, & qu'un cœur réduit comme en servitude par des sentimens limités, & de combien de fautes contre le bon gouvernement un tel caractere est la source.

V. Un Prince sans élévation ne fera jamais rien de grand: on ne le soutiendra pas. Il n'aura que des saillies d'un moment, à mesure qu'il sera poussé, & il retombera dans son naturel, dès que l'impression étrangere sera passée. Sa vie sera pleine d'inégalités & de vicissitudes, & l'on y remarquera perpetuellement les traces de ses véritables inclinations, & de celles qu'on tâchera de lui inspirer.

VI. Ses bonnes intentions, s'il en a, se termineront à des choses de nulle importance. Il donnera ses premiers soins à des devoirs VII. Il fera un mauvais choix des personnes dignes de sa confiance. Il craindra le mérite, & s'en désiera. Il aura toujours peur d'être gouverné, & le sera toujours. Il sera délicat jusqu'à l'excès sur son autorité, & la laissera usurper à des hommes qui lui en abandonnement l'apparence, & en auront la réalité. Il sera toujours en garde contre ceux qui pourroient lai donner d'utiles conseils, & il se livrera sans précaution à des hommes artificieux, qui auront connu son soible & qui en abuseront.

VIII. Plus il manquera de lumiere, moins il se connoîtra; & plus il sera borné dans ses vues, plus il sera content de soi. Il sera plein de son mérite, s'applaudira en secret, & sera toujours ouvertà la flatterie. Il cherchera ainsi des approbateurs parmi ceux qui lui ressembleront, & il en trouvera, qui, sans lui ressembler, l'entretiendront dans son erreur.

IX. Il se piquera d'exceller dans des choses qui ne servent de rien à un Roi. Il aura cent qualités de particulier & de sujet, & n'en aura pas une de Prince. Il peindra, gravera, aimera la Musique, jouera de quelques instrumens. Il s'occupera de recherches curieuses, d'observations & de calculs astronomiques, de sciences abstraites & de nul usage. Il s'ensermera avec

des hommes obscurs, pour les écouter sur des secrets de chymie, ou vains, on pernicieux. Il ne se trouvera en liberté, qu'avec des personnes qui n'auront ni dignité, ni naissance, ni grand mérite, & il resusera à des affaires pressantes un tents qu'il prodiguera à d'inutiles amusemens.

X. Si avec cela il est porté à la superstition, & susceptible d'une illusion travestie en piété, il sera le jouet de ceux qui feront servir à leurs sins secretes, & à leur ambition, sa crédulité; & qui, manquant eux-mêmes de conscience, entretiendront dans la sienne de vains scrupules, dont ils sauront faire usage dans le tems contre ses propres intérêts, & contre ceux de son Etat. Voilà une partie des tristes suites d'un caractere sans élévation; & il suffit, ce me semble, de les avoir montrées rapidement à un Prince intelligent & sensible, pour le tenir bien averti.

XI. Mais la bassesse n'est pas le seul danger qu'il doive craindre: la fausse élévation est une autre extrémité, qu'il est encore plus dissicile d'éviter quand on se sent né pour de grandes choses. Tout ce qui paroît grand, ne l'est pas; & néanmoins tout ce qui paroît grand, invite & attire. Les hommes ont attaché la gloire à beaucoup de choses qui ne la méritent pas: mais la véritable est souvent moins connue & moins recherchée que la fausse. L'ensure imite la grandeur; & il y faut apporter une grande attention pour les distinguer.

XII. <sup>1</sup> Un esprit élevé, mais inquiet & sublime & erectum ingenium pulchritudinem ac

ardent, peut s'y méprendre. Il peut être trompé par un vain fantôme, & courir au précipice, en le suivant; & il peut sacrisser son repos, & son état même, à une vaine espérance de grandeur & de gloire, qui le plonge dans la bassesse, au lieu de l'en tirer. Car outre qu'il est honteux de faire de grands essorts pour une chose frivole, l'amour de la fausse gloire marque toujours de l'ignorance dans l'esprit, & de la corruption dans le cœur.

À III. La vraie élévation ne consiste pas à desirer, ou à faire, ce qu'une imagination déréglée, ou une erreur populaire, représentent comme grand & magnisque. Elle ne consiste pas à tenter des choses difficiles, par l'attrait même de la difficulté. Elle ne se sent pas excitée par l'idée du merveilleux, & par le plaisir de surmonter l'impossible, comme l'Histoire l'a remarqué de Néron, à qui tout ce qui étoit sans apparence, se montroit sous l'idée de grandeur.

XIV. Elle ne s'attache qu'à ce qui est possible, utile au public, d'une longue durée, & qui étant comparé avec la dépense, la surpasse

infiniment par le fruit.

X V. Son objet n'eût point été, ou les Pyramides d'Egypte, si souvent & si imprudemment vantées, ou les obélisques<sup>2</sup>, taillés

speciem excelsæ magnæque gloriæ vehementiùs quam eaute appetebat: mox mitigavit ratio & ætas. Tait. vita Agricol. 453.

1 Incredibilium cupitor. Tacit. I. 15. Annal. p.

2 Pline rapporte avec quelle dépense ils étoient taillis dans les carrières d'Egypte.

D'UN PRINCE. I. Part. 213
avec tant de dépense & de travail dans des
carrieres de marbre, pour n'être ensuite d'aucun usage pour le public. Un tombeau d'une
énorme structure, tels que le sont les Pyramides, & une pierre d'une hauteur extraordinaire, qui ne sert à rien, tels que sont les
obélisques, n'ont rien de grand pour un esprit
élevé; & il ne trouve que de la bassesse tous les ouvrages, dont le faste & l'inutilité
sont la fin.

XVI. Un homme qui connoissoit le goût d'Alexandre, porté à tout ce qu'il y avoit d'incroyable: lui promit, i s'il en vouloit faire la dépense, de tailler le mont Athos en Colosse, & de lui donner la figure d'un géant, qui porteroit sur l'une de ses mains une ville d'une grande étendue. Le Prince n'accepta pas cette ostre, parce que la ville eût manqué d'eau: mais sans cet inconvénient, il y eût consenti, & il eût regardé la dépense de donner au mont Athos une figure humaine, comme bien employée, au lieu qu'à un esprit sage, & qui n'eût pas été insecté du mauvais goût pour la fausse gloire, elle eût paru solle & insensée.

XVII. Les Princes sont rarement assez puissans pour entreprendre des choses aussi surprenantes & aussi infructueuses, que celles que leur imagination leur suggére: mais il y en a peu qui sachent discerner la fausse gloire de la vraie, & qui ne mettent une partie de leur grandeur à forcer inutilement la nature:

<sup>2</sup> Plutarch. in vit. Alexandri.

#### INSTITUTION 214

à détourner des rivieres pour leur seul plaisire à conduire de l'eau dans une seule maison par de longs aqueducs ; à faire applanir des collines, pour se donner un peu plus de vue, sans que le public y ait d'autre part que d'y avoir contribué par des sommes immenses, que la terre couvre, mais dont l'usage sera un jour

redemandé par le juge des Princes.

XVIII. Un Roi qui, selon l'Ecriture 1. a des sentimens dignes du rang où Dieu l'a mis, ne partage pas sa gloire avec des Archirectes & des Artisans. Il n'affecte pas une grande dépense pour être grand. Il ne dispute pas de la vanité avec des personnes vaines. Il ne pense point à se distinguer par des choses, où les bons Princes lui céderont sans peine, & où les mauvais le surpasseront. Il a dans l'esprit une sorte de grandeur, qui ne peut être imitée par l'orgueil, ni égalée par le faste, Elle réside dans le fond de ses qualités personnelles : elle subsiste dans la noblesse de ses sentimens; & au lieu de dépendre d'un appui étranger, c'est elle qui met tout en œuvre, & & qui donne tout.

XIX. Un Prince d'un esprit supérieur & d'un grand cœur, ne pense qu'à rendre son état heureux & florissant; à découvrir le mérite, & à l'employer; à protéger les Lettres & les Savans; à rendre la justice prompte & aisée; à proportionner les tributs avec les forces des Provinces & des particuliers; à réparer les raines des anciennes villes, & à leur rendre

leur premiere gloire & leur premiere splendeur; à faire fleurir le commerce par la bonne soi envers les étrangers, & par les facilités accordées à ses sujets; à suivre, non des idées vaines & chimériques, mais des desseins sages & sérieux; à ne pas laisser avorter des projets raisonnables, faute de persévérance & de courage; à faire respecter & à rendre aimable sa conduite aux nations voisines; & à mériter l'estime & la consiance des autres Princes, dont il excite l'admiration par sa vertu, mais dont il éteint la jalousse par son équité & sa modération.

XX. Voilà les principaux traits de la véritable élévation, qu'un Prince doit avoir jusqu'à un certain degré, & vers laquelle il doit tendre toute sa vie. Plus il en approchera, & plus il apprendra par son expérience ce que c'est que la grandeur d'ame, qui est une disposition encore plus parsaite & plus royale.

## ARTICLE III.

De la grandeur d'ame, ou de la magnanimité; qui convient à un Prince.

I. Elle ne se contente pas d'affermir le Prince contre les vaines craintes, & de lui donner de grandes vues & de nobles sentimens : elle l'éleve au dessus des passions; & en les asservissant toutes sous ses pieds, elle lui met le sceptre à la main, & la couronne sur la tête : car c'est elle, à proprement parler, qui le fait Roi, & qui le place sur le thrône, d'où il com-

mence à descendre, dès qu'il ne retient pas l'au.

torité qu'elle lui avoit donnée.

II. Le premier ennemi qu'elle lui soumet, est le desir de ce qui n'est pas à lui; & elle va ainsi à la source de tout ce qui seroit capable de l'afsoiblir, de troubler sa paix, de le porter à l'injustice, de pervertir ce qu'il a de bon, & de lui faire perdre ce qu'il a de grand. Voyez, lui dit-elle, avec la même tranquillité ce qu'ont les autres que ce que vous avez. Ne desirez point ce que vous ne devez point avoir. Demeurez toujours au dessus de la jalousie, & comprenez que vous vous degraderiez par une basse cupidité, qui ne vous inspireroit que des sentimens injustes & indignes de vous.

III. Le second ennemi qu'elle soumet au Prince, est le desir de la louange; & par-là elle établit dans son cœur le principe fécond & fincere des grandes actions. Allez au vrai, lui dit-elle, & ne vous occupez point de l'apparence. Songez à bien faire, & non à paroître avoir bien fait. Oubliez si vous avez des témoins, ou si vous êtes seul. Respectez votre devoir & votre conscience, & ne partagez point votre attention entre vous & vos spectateurs. Si vous n'êtes homme de bien qu'autant qu'on le saura, vous ne le serez jamais comme il faut, & votre mérite ne sera que l'ombre de la vertu. Consentez avec joie qu'on ne s'empresse point à vous louer : on reconnoît un Prince excellent au silence des flatteurs: .\* & il est véritablement grand, dès qu'il est

<sup>1</sup> Cum jam pridem novitas omnis adulatione conpermis

permis de se taire sur son sujet. Laissez à la postérité le soin de vous rendre justice. Ne prevenez i point, par une vaine inquiétude, la diligence des Historiens. Ils seront sideles, à proportion de ce que vous aurez été modeste; & le moyen de les faire croire, est de ne vous

point mêler de ce qu'ils écriront.

IV. Après l'amour des louanges vient la crainte de l'improbation, & l'excessive sensibilité à l'égard de la censure & du blâme. Cet ennemi est encore plus redoutable & plus difficile à vaincre que les deux premiers ; parce qu'il est plus aise de surmonter l'ambition & l'amour des louanges, que de souffrir sans émotion la censure d'une vie innocente, & l'ingratitude après des bienfaits : mais la magnanimité triomphe de cer ennemi, & le réduit sous les pieds du Prince. Espérez-vous, lui dit-elle, que vous réuffirez à contenter tout le monde? La vertu n'a-t-elle point d'ennemis? Pouvez - vous plaire à ceux à qui elle déplaît? & l'aimez-vous fincerement, si vous n'êtes capable de souffrir qu'on vous traite comme elle? Y a - t - il une autre preuve que c'est elle, & non la gloire, qui l'accompagne ordinairement, que vous cherchez, que de lui demeurer fidele, quoiqu'elle vous attire quelque mépris? Le tems & la patience dissiperont

fumpta sit, non alius erga te novus honor superest, quam si aliquando de te tacere audeamus. Paneg. Traj. p. 162.

I Contemptor ambitionis, & infinitæ potestatis domitor, ac frænator animus, ipså vetustate flørescit; nec ab ullis macis laudatur, quam quibus minime necesse est. Panez. Traj. p. 164.

# 218 INSTITUTION

ces nuages légers qui obscurcissent votre gloire. Tout le monde vous admirera, si vous ne vous détournez jamais du droit chemin, pour les discours qui ne changent rien dans les choses, & qui ne doivent rien changer dans votre cœur: & l'on vous respectera non seulement comme un grand Prince, mais comme un Ange, élevé au dessus des foiblesses humaines, si les louanges ne vous amolissent point: & si le blâme ne rallentit, ni vos bonnes intentions, ni votre zéle.

V. Prenez garde fur-tout, continue-t-elle, à vous défendre d'une certaine curiofité, qui porte les Princes à s'informer de tout ce qu'on pense d'eux, & de ce qu'on en dit, non pour en profiter, & en devenir meilleurs, mais pour rechercher les auteurs de ces difcours, quelquefois trop libres, & peu respectueux, & pour les punir. C'est le moyen de les multiplier à l'infini, & de leur donner de l'activité, que d'y être attentif. 2 Une ame véritablement grande les méprise, & les éteint par le mépris. Dès qu'on n'y est pas sensible, ils tombent & s'évanouissent; & dès qu'on ne les mérite pas, on n'y est pas sensible. Les mauvais Princes se rendent justice en secret, & soupçonnent avec fondement, qu'on dit d'eux ce qu'ils en pensent eux-mêmes. De-là

r Sicut Angelus Dei, sic est Dominus meus Rex, ut nec benedictione, nec maledictione moveatur. L. 2. Reg. C. XIV. v. 17.

<sup>2</sup> Ipse Julius, ipse Augustus, & tulère ista, & reliquêre. Haud facile dixerim, moderatione magis, ansapientià. Namque spreta exolescum Tacit. I. 4. Annal. p. 120.

p'UN PRINCE. I. Part. 219
viennent leurs inquiétudes & leurs recherches:
mais les Princes bienfaisans & magnanimes
ne soupçonnent & ne cherchent rien. Et 2
c'est une chose singuliee, que quiconque
n'est ni estimé, ni aimé, rs'informe de tout ce
qui se dit contre lui à la Ville & à la Cour;
& qu'un Prince digne de l'estime & de l'amour
de tout le monde, n'a aucune curiosité pour
savoir tout le bien qu'on dit de lui, & à plus
forte raison ce qui peut échapper à quelques
imprudens contre sa conduite.

VI. 3 Il y a une bassesse dans la haine, que la grandeur d'ame ne peut sousserir. Le Prince doit punir quelquesois, quand il y est forcé: mais il punit, comme les loix, sans aigreur, sans malignité, sans se livrer au plaisir de la vengeance. Il n'a d'autres intérêts que ceux du public, & il ne laisse point entrer dans son cœur une aversion secrete, qui en trouble la tranquillité, & qui en altere la bonté & la candeur. 4 Ce sentiment obscur & prosond d'aversion & de haine, couvre une lâcheté indigne d'un grand Prince, & marque une soiblesse qui ne peut avoir d'autre cause qu'une timidité impuissante, ou une ame basse, qui se nourrit de venin & de poison.

t

ut

fa-

<sup>1</sup> De nullo minus Principe queruntur homines, quam de quo maxime licet. Paneg. Traj. n. 46.

<sup>2</sup> Queri libet, quod in fecreta nostra non inquirant Principes, niss quos odimus. Paneg. Traj. n. 68.

<sup>3</sup> Nec unquam persuadeatur humile esse Principi, nisi odisse. Paneg. Traj. n. 85.

<sup>4</sup> Ex iracundià nihil supererat secretum, & silentium ejus non timeres: honestius putabat offendere quam odisse. Tacit. vit. Agricol. p. 459.

# 220 INSTITUTION

VII. Un Prince supérieur à la haine, & ennemi du cruel plaisir de la vengeance, i n'a point de joie plus pure, que celle de pardonner; & c'est principalement à cette joie qu'on reconnoît sa magnanimité. 2 Il sacrifie sans peine, & la mémoire, & le sentiment de l'injure. Il ne dispute point dans son cœur contre ces impressions basses & malignes qui retiennent les autres hommes, & qui les empêchent de s'élever à la véritable grandeur, Il voit une beauté & une gloire dans la clemence qui fait évanouir tout ce qui seroit capable de l'obscurcir; & il a le courage de faire ce que tout le monde admirera quand il l'aura fait; mais que peu de personnes peuvent imiter : la bonté & la générosité, qui sont le prix de la clémence, ont des charmes pour les yeux de tous, même des Princes les plus inhumains, qui ne sauroient s'empêcher de les admirer. Et la différence entre un homme aussi cruel que Tibere, ou aussi sanguinaire que Dioclétien, & un Prince aussi plein de bonté que Tite, ne consiste point dans l'idée de la clémence & de la solide grandeur qui l'accompagne, mais dans l'exécution: car

1 Hæc divina potentia est, gregatim ac publicè servare. Senec. L. 1. de Clem. C. 26.

2. Non quantum in cives suos liceat experiendo tentare, sed hebetare aciem Imperii sui. Senec. L.1.de Clem. C. 11

<sup>3</sup> Quò magis mirum habebatur (il parle de Tiber) gnarum meliorum, & quæ fama clementiam sequereus, tristiora malle... Nec occultum est, quando ex veritate, quando adumbrata lætitia facta Imperarorum celebrentur. Tacit. I. 4. Annal. p. 119.

D'UN PRINCE. I. Part. 221 Tibere & Dioclétien en jugent aussi sainenement que Tite; & regardent la clémence comme la premiere qualité d'un grand Prince, quoiqu'ils se contentent de l'avouer.

VIII. Dans la clémence d'un Prince magnanime, tout est fincere & sans retour. Il punit quelquefois à demi, & à regret : mais il pardonne pleinement; fur-tout quand il s'agit de fautes qui ont été promptement expiées par le repentir, & qui ne laissent aucunes suites. Il sait que le moyén le plus propre pour rendre le peuple foumis, est d'oublier qu'il ait manqué. Une ville long-tems disgracieé pour une faute passagere, est contrainte de se souvenir qu'elle a deplu, & qu'on ne l'aime pas; & c'est la tenter contre son devoir, que de l'entretenir dans ce souvenir. Un Prince capable de tout oublier, ne laisse aucun vestige de la désobéissance, & le peuple lui est d'autant plus fidele, qu'il pense l'avoir toujours été.

IX. Ce n'est pas d'ailleurs sur le mérite, ou sur la reconnoissance du peuple, qu'un Prince véritablement grand mesure ses soins & sa bonté. Il agit par des vues plus désintéresses & plus nobles, & il veut être la regle de ses sujets, & non dépendre de leur exemple. Son dessein est de les rendre généreux, & non de cesser de l'être, parce qu'il ne peut

I Dioclétien disoit, que l'Empereur Aurélien n'auroit dû être que Général, & jamais Empereur: parcequ'il manquoit de clémence, la premiere qualité d'un Prince, & la plus nécessaire. Aureliano clementia, Imperatorum dos prima, defuit. Magis dux esse debuit quam Princeps. Vosisc. Aurel. p. 282.

en être imité. Il continue d'être grand, & s'efforce même de le devenir davantage, par la compassion qu'il a de l'enfance & de la petitesse de la plupart des hommes, qui rampent à terre, faute de noblesse & de cœur; & il pense que c'est à la bonté à surmonter l'ingratitude, & non à l'ingratitude à étousser la bonté.

X. Il aime, pour cette raison, à faire valoir les services qu'on lui rend, à les récompenser, à s'en souvenir; afin de mettre en honneur la reconnoissance, & d'apprendre à tous, qu'il y a autant de générosité à confesser qu'on est obligé, qu'il y en a dans l'obligation même. 1 Les Princes, dont l'ame est retrecie & bornée par la jalousie, croiroient se deshonorer, en avouant qu'on les a bien servis: <sup>2</sup> & quand les services qu'on leur a rendus sont au dessus des récompenses, ils s'en affligent après les premiers momens, & ils palsent quelquefois jusqu'à la haine, pour se délivrer de l'obligation d'estimer & de louer un grand homme qui leur a été nécessaire. Un Prince magnanime leur est opposé en tout, Il met sa grandeur à être sincère & reconnoissant; à estimer un bienfait selon son véritable prix; à déclarer qu'il a reçu la couronne des mains d'un grand Général, si la chose est vraie; & à suppléer, par les témoignages d'estime & d'amitié, ce qui manque nécessairement

2 Beneficia eò usque læta sunt, dum videntur exsolvi posse. Tacit. I. 4. Annal. p. 114.

In Principe rarum est ut se putet obligatum, autst putet, amet. Paneg. Traj. p. 178.

D'UN PRINCE. I. Part. 223

à toute récompense d'un autre genre.

XI. Par ce noble aveu, le Prince est conduit à un autre plus difficile, & qui est la marque la plus certaine d'une véritable grandeur d'ame; c'est l'aveu de ses fautes, quand il lui arrive d'en faire. Il ne cherche, ni prétextes, ni excuses pour les couvrir. Il rend hommage à la vérité, quoiqu'elle le condamne. Il est bien aise qu'on la lui montre, s'il ne la voyoit pas. Il compte comme un grand service, l'attention qu'on a eue sur sa conduite, & le zéle qu'on a témoigné pour sa persection; & il laisse à des Princes faussement délicats sur la Grandeur, la honte d'être toujours pleins de défauts, & de n'en jamais convenir.

XII. Pour lui, qui ne connoît rien de plus bas que le mensonge, ni de plus indigne que l'hypocrisie, il met toute sa gloire dans la connoissance & l'amour de la vérité; & il se sait un devoir essentiel de n'employer jamais, ni déguisement, ni artissice, & de porter en tout le grand caractere d'un Prince sincere, sidele dant ses paroles, religieux à l'égard du serment, ennemi de la dissimulation, simple & naturel dans sa conduite; mais jamais au préjudice de la prudence & du secret: mais ces derniers traits demandent une nouvelle attention, & il est juste de les considérer en

détail dans le Chapitre suivant.



## CHAPITRE XX.

Le Prince doit être sincere & sidele dans ses paroles, religieux observateur du serment, ennemi de la dissimulation; mais prudent & secret, & très-éloigné de toute affectation dans sa conduite, où il ne doit paroître qu'une auguste simplicité.

## ARTICLE I.

Le Prince doit être sincere & sidele dans ses, paroles.

I. C E seroit en vain qu'un Prince se piqueroit de courage, d'élévation & de grandeur d'ame, s'il ne regardoit pas la sincerité, comme une vertu inséparable de ces grandes qualités: car il n'y a rien de plus lâche, de plus bas, ni de plus petit que le mensonge, & que l'indigne usage qu'en sait l'artifice.

II. Il seroit inutile même d'instruire un Prince, & d'espérer le former pour les grandes choses, s'il n'aimoit pas la vérité, & s'il se croyoit habile, à proportion de ce qu'il la sacrisseroit à des intérêts qui le toucheroient plus sensiblement. Tout ce qui a été dit jusqu'ici, seroit anéanti par cette lâche disposition: & il ne faudroit à un Prince de ce caractere que des leçons de persidie, & des Minus des Minus princes de ce caractere que des leçons de persidie, & des Minus princes de ce caractere que des leçons de persidie, & des Minus princes de ce caractere que des leçons de persidie, & des Minus princes de ce caractere que des leçons de persidie, & des Minus princes de ce caractere que des leçons de persidie, & des Minus princes de ce caractere que des leçons de persidie, & des Minus princes de ce caractere que des leçons de persidie, & des Minus princes de ce caractere que des leçons de persidie, & des Minus princes de ce caractere que des leçons de persidie pour les contracteres de ce caracteres que des leçons de persidie pour les contracteres que des leçons de persidie princes de ce caracteres que des leçons de persidie pui la contracteres que des leçons de persidie princes de ce caracteres que des leçons de persidie pui la contractere que des leçons de persidie princes de ce caracteres que des leçons de persidie putation de ce qui la contractere que de ce caracteres que des leçons de persidie princes de ce caracteres que d

D'UN PRINCE. I. Part. 225 nistres sans conscience & sans honneur.

III. Mais celui qui verra peut-être ce que j'écris, est un Prince, à qui Dieu a donné un amour sincere de la vérité, & que la Providence destine à un grand Royaume, pour en être l'exemple par sa vertu. Il est fortement persuadé, que le Prince est le chef, le lien; & le centre de la fociété: 1 que le fondement unique de la société est la vérité & la bonne foi ; que c'est désunir tous les hommes & les rendre mutuellement suspects & défians, que d'ébranler ce fondement; que c'est par conséquent au Prince à être le protecteur de la bonne foi, comme il l'est de la société publique ; qu'il va directement contre le plus essentiel de ses intérêts & de ses devoirs, s'il préfére à la sincerité le déguisement & l'artifice, & qu'il renonce à la plus auguste fonction des Rois, en donnant au mensonge la protection qu'il devoit à la vérité.

IV. Il a déja lu dans l'Ecriture, « 2 que » les levres justes sont les délices des Rois; » & que celui 3 qui parle sincerement, en » sera aimé. » Il sait que le S. Esprit a en horreur un cœur double, une langue artisicieuse, une fausse politique établie sur le mensonge. 4 Il ne veut auprès de lui, à l'exemple

r Fides est fundamentum societatis humanæ, persidia verò ejusdem pestis. Plato L. 5. de legibus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voluntas Regum labia justa: qui recta loquitur, diligitur. Prov. C. XVI. v. 13.

<sup>3</sup> In corde & corde locuti sunt. Psalm. XI.

<sup>4</sup> Oculi mei ad fideles terræ; ambulans in viå immaculata hic mihi ministrabat. Psalm. C. Disperdat Domi-

de David, que des hommes sinceres & fideles: Il tâche de les surpasser dans ces qualités, bien loin de les affoiblir: & il regarderoit comme une honteuse lâcheté, de s'exclure lui - même 1 de la fainte montagne, où le Prophéte n'admet que des hommes pleins d'amour pour

la vérité, & ennemis de l'artifice.

V. Il a peine sans doute à comprendre, comment un Roi ne craint point de se deshonorer, en manquant de parole, en montrant à dessein le contraire de ce qu'il pense, en tâchant de parvenir à son but par le déguisement : comment il ne rougit point devant le juge intérieur de ses sentimens, qui est sa conscience : comment il méprise lui - même ce qu'il y a dans lui de plus auguste & de plus facré, qui est son propre cœur : comment il peut se résoudre à être devant ses yeux, & felon fon propre jugement, un perfide, indigne de toute créance.

VI. Quand les hommes ne connoîtroient jamais sa duplicité, & qu'il réussiroit à la couvrir de toutes les apparences de la bonne foi, comment pourroit-il se cacher à lui-même? Et s'il consentoit à se regarder lui-même comme étant sans probité, que pourroit-on attendre d'un homme si lâche & si insensible à la honte? Que voudroit-il après cela, que les hommes respectassent en lui? Son éclat ex-

nus labia dolosa. Psalm. XI.

<sup>1</sup> Domine, quis habitabit in tabernaculo tuo, aut quis requiescet in monte sancto tuo? . . . . Qui loquitur veritatem in corde suo, qui non egit dolum in lingua fua. Pfalm. XIV.

D'UN PRINCE. I. Part. 227 térieur, son autorité, ses richesses? Mais tout cela est hors de lui, & il en abuse. Son esprit, son cœur, ses sentimens? Mais c'est cela même qu'il a livré au mensonge, & dont il ne fait lui-même aucun état.

VII. Quel droit auroit-il d'exiger la vérité des autres, ne l'aimant point, & la trahissant? Et qui se mettroit en peine de la lui dire, connoissant son dégoût pour elle? Quelle confiance mériteroit-il, n'en ayant pour personne? Et comment l'établiroit - il par rapport à lui, ou dans ses Etats, ou chez ses voisins, ayant inspiré la désiance à tous, & leur servant d'exemple & de maître pour la duplicité?

VIII. Y a-t-il quelque bien qu'un Roi puisse acheter à un prix si honteux? Un Prince n'est-il pas plus grand, sans comparaison, que tout ce qui est au dessous de l'homme, & qui n'est qu'une portion de terre? Un simple particulier ne doit il pas se regarder comme supérieur à tout ce qui n'est que temporel? Et n'est-ce pas ce qui rend inexcusables tous les hommes, même les plus indigens, quand ils s'écartent de la vérité & de la justice, pour se conserver, ou pour acquérir quelques biens insérieurs à la vertu?

IX. Que le Prince examine donc ce qu'il met en parallele avec la probité, & ce qu'il lui préfére. Qu'il compare ce qu'il facrifie, à ce qu'il desire. Qu'il se demande à lui-même ce qu'il est, & ce que sont les frivoles biens qu'il met au dessus de sa réputation, de sa conscience, de ses intérêts éternels?

X. Mais, sans entrer dans cette comparai-

fon, que le Prince considere seulement, quelle bassesse il y a dans l'artisse, & quelle preuve c'est d'un petit esprit & d'un cœur lâche que la duplicité. Peut-il disconvenir qu'il n'a recours à ces indignes moyens, que parce que d'autres plus justes & plus nobles lui manquent, & qu'ils sont par conséquent une preuve de son ignorance & de sa foiblesse? Peut-il désavouer, que c'est parce qu'il desire ce qui ne lui est pas dû & qu'il ne sauroit prétendre par de bonnes voies, qu'il en emploie de détournées? Et dès lors peut-il nier qu'il ne soit injuste, & dans la fin, & dans les moyens?

XI. Si ses intentions sont droites, pourquoi les deshonore-t-il par des moyens qui ne sont capables que d'en faire douter? Et si elles sont contraires à l'équité, qu'espere-t-il de l'injustice, qu'espere-t-il de la fraude qui vient à son secours? Ne seroit-il pas plus heureux, s'il réprimoit d'injustes desirs, que de se tourmenter pour les faire réussir par l'artifice? Ne fait-il pas que 1 la source de la véritable grandeur d'ame confiste à ne desirer rien de ce qui est à autrui, & qu'on ne peut, ni sur le thrône, ni dans aucune autre condition, conserver, ni courage, ni honneur, fi on fe laisse séduire par des desirs que la justice condamne, & qu'on ne peut faire réussir que par des voies obscures, artificieuses, & ennemies de Ja lumiere?

XII. Mais le succès même qu'on en attend, est-il bien certain? Et un Prince arrive-t-il

vimité, nomb. 2.

toujours à ses fins, quand il quitte les voies d'honneur pour se servir du déguisement? Il peut réussir dans les premiers momens, & tromper avec succès quand on l'en croyoit incapable; mais quand la désiance est une sois établie, l'artissice ne trouve dans les autres que de l'artissice. Il y trouve pour le moins un soupçon général, qui le déconcerte & le rend inutile: car il le devient, dès qu'il est découvert; & rien n'est plus aisé que de le découvert; & rien n'est plus aisé que de le découvert, parce qu'il ne faut que comparer les promesses & les engagemens avec l'exécution qui n'y a pas répondu.

XIII. On ne se contente pas même souvent de l'avoir découvert, & d'en arrêter les fuites. On veut encore le prévenir : & les Etats voisins, qu'un intérêt commun ne manque point d'unir contre un Prince artificieux, se fortifient quelquesois contre lui par une si puissante ligue, qu'ils le réduisent à un extrême péril, & lui apprennent, mais trop tard, que les voies les plus simples sont les plus sures, & que, selon les regles de la véritable Sagesse, il faut éviter l'artifice, non seulement comme injuste, mais encore comme inutile, & comme malheureux. « 1 Quiconque mar-» che simplement, dit l'Ecriture, marche en » assurance: celui qui pervertit ses voies, sera » découvert, & 2 tombera dans de tels em-

<sup>1</sup> Qui ambulat simpliciter, ambulat considenter. Qui autem depravat vias suas, manisestus erit. Prov. C. X. v. 9.

<sup>2</sup> Qui ambulat simpliciter, salvus erit: qui perversis graditur viis, concidet semel. Prov. C. XXVIII.

>> droit & simple sera délivré. >>

XIV. Ces embarras, où se jette un Prince ennemi de la sincerité, & d'où il ne peut quelquefois sortir, viennent & du dedans & du dehors; de la défiance de ses propres sujets, aussi - bien que de celle des Etats voisins. Le Prince alors, & le peuple, se regardent comme ayant des intérêts différens. L'un donne des paroles : l'autre s'en défie. L'un promet, & l'autre craint. Le lien mutuel qui les unifsoit, est rompu, & quoique le respect pour l'autorité royale subsiste toujours, la confiance est perdue. L'inclination à offrir son bien pour l'Etat, est refroidie. On a vu tant de promesses vaines de rendre, de payer, de décharger le public, qu'on n'y compte plus. Le Prince & ses Ministres n'ont plus de crédit; & quelquefois une telle disposition se trouve jointe à une grande guerre, dont le succès devient plus difficile par le découragement où la défiance a mis le peuple, & par la connoissance qu'en ont les ennemis.

XV. Il n'y a donc rien de plus salutaire, même pour le gouvernement temporel, que le soin d'afsermir la consiance mutuelle du Prince & du peuple, par une exacte sidélité du Prince à tenir toutes ses paroles; & d'éviter de les rendre douteuses pour toujours, par des manquemens passagers. Le souvenir en dure long-tems, & il vaut mieux, sans comparaison, n'y donner jamais d'atteinte, que d'être obligé d'y chercher des remedes.

XVI. Avant que le Prince promette, soit,

D'UN PRINCE. I. Part. 231 à ses sujets, soit à des étrangers, il doit connoître toute l'étendue de l'engagement qu'il veut prendre, toutes les difficultés qui s'y opposeront, tous les moyens de le remplir. Ce n'est plus le tems d'examiner, quand l'engagement est pris, à moins qu'il ne soit injuste: car ce seroit alors une nouvelle faute de le tenir, parce que c'en étoit une d'y être entré. Mais excepté l'injustice, qui rend nul tout ce qu'on promet, il n'y a rien qui dispense un Prince de sa parole. Il a dû prévoir les suites. Il a dû les peser dans son Conseil. Il ne doit plus, après cela, être sensible à d'autre intérêt, qu'à celui de sa gloire & de sa réputation. Toute autre considération est indigne de lui. S'il s'est trompé, en se hâtant un peu trop, c'est à lui à porter la peine de sa précipitation, & non à s'en décharger sur les autres, au préjudice de la sincerité. Il gagnera plus qu'il ne perd, si cette premiere expérience lui sert à devenir plus prudent : & il doit être persuadé, que quelque perte qu'il fasse; elle lui portera moins de préjudice, que ne feroit un manque de parole; & qu'elle lui sera même utile, en prouvant à tout le monde, qu'aucun intérêt ne lui est aussi cher que celui de l'honneur & de la probité.

XVII. Il ne faut point qu'un Prince écoute alors des hommes nés pour le mensonge, & fertiles en équivoques, en souplesses & en subtilités pour éluder les plus sérieux engagemens; qui se croient habiles, parce qu'ils sont sans conscience, & qui pensent servir utilement le Prince en le deshonorant. Il doit au-contraire repousser avec indignation les hommes lâches, qui le croient semblable à eux, leur montrer quelle distance il y a entre un Prince digne de commander, & des conseils injurieux à sa gloire; & leur apprendre, que sa la vérité & la probité étoient bannies du reste de la terre, elles devroient trouver un asyle dans le cœur d'un Roi, qui est établi sur le thrône par elles, & qui doit à son tour leur

préparer un thrône dans son cœur.

XVIII. C'est le Roi qui, dans un Etat, est la source de la noblesse. C'est lui seul qui la donne, & c'est à lui à la rétablir, si elle vient à périr. Comment donc pourroit-il se résoudre à se deshonorer par le plus honteux de tous les reproches, qui est celui du mensonge & plus encore de la perfidie ? Et comment se chargeroit-il d'une ignominie qu'aucun homme de cœur ne voudroit s'attirer, & dont il prendroit le soupçon seul pour un affront? La noblesse & la vérité vont ensemble: & il faut que le Prince soit autant au dessus de tous les Grands de son Etat par sa fincérité, qu'il l'est par sa couronne. C'est à lui à mettre entre ses sujets une noble émulation pour la vérité & la candeur, comme c'est à lui à faire naître entre eux une noble ardeur pour la gloire; & il en doit bannir également la lâcheté contraire à la bonne foi, & la lâcheté contraire au courage.

J Jean, Roi de France, sollicité de violer un Traité, répondit en ces termes, dignes d'une éternelle mémoire : "Si ,, la bonne soi étoit perie par toute la terre, elle devroit sere-, trouver dans le cœur & la bouche des Rois,,.

## ARTICLE II.

Le Prince doit être religieux observateur du ferment.

I. Un Prince plein de ces maximes, n'a pas besoin qu'on prenne la précaution d'ajouter le serment à sa parole, pour être certain de sa sincérité. Il sait que Dieu est toujours le témoin de son cœur, & qu'il le juge. C'est toujours devant lui qu'il pense & qu'il parle: & il est bien instruit qu'on ne peut lui rendre le culte qui lui est dû, comme à la souveraine vérité, que par la disposition d'un cœur droit & simple, à qui la vérité tient lieu de tout.

II. Mais les hommes qui traitent avec lui, ne connoissent pas ce riche fonds de probité qu'il porte en secret; & quand ils le connoîtroient, ils ont des raisons pour l'avenir, pour ses successeurs, pour d'autres Princes compris dans l'alliance, de la rendre irrévocable par la sainteté du serment.

III. Avec quelle religion alors un Prince, fi fidele aux hommes & si exact dans les paroles, qu'il leur donne, prend-il Dieu à témoin de sa sincerité? Avec quel respect invoque-t-il son nom puissant, & le prie-t-il d'intervenir à ses promesses? Avec quelle sainte frayeur l'appelle-t-il en garand contre soimême, s'il venoit à y manquer? Avec quel tremblement soumet-il sa tête à l'anathême, dont il se juge digne, s'il n'exécute tout ce

qu'il promet? Avec quel soin examine-t-il; avant cette redoutable action, toutes les conditions & toutes les clauses du traité, pour n'en omettre aucune, quand il s'y sera soumis? Combien est-il éloigné de se préparer alors, par d'indignes restrictions & par des reserves cachées dans son cœur, un retour contre son serment? Et combien croiroit-il deshonorer la religion, & armer contre elle la langue des impies, s'il pensoit à éluder, par des voies obliques, un engagement contracté sous les yeux de Dieu, & dont l'acte doit demeurer en dépôt dans ses mains?

IV. 1 Le serment est une derniere ressource pour finir les contestations, pour s'assurer du cœur des hommes & de leurs intentions, pour fixer tous les doutes que l'inconstance ou la mauvaise foi peuvent faire naître, pour foumettre les Rois au Juge suprême, qui seul peut les juger, & pour tenir dans le devoir toute majesté humaine, en la faisant comparoître devant celle de Dieu, à l'égard de qui elle n'est rien. Ce seroit donc éterniser les défiances & les guerres, ôter tout moyen de parvenir à la paix par des traités sérieux, laifser une porte toujours ouverte aux surprises, rendre la fituation des Royaumes flottante & incertaine, abuser de ce que la religion a de plus facré & de plus formidable, & tomber dans une manifeste impiété, en méprisant tout à la fois la présence, la vérité, la justice, &

<sup>1</sup> Homines per majorem sui jurant: & omnis controversiæ eorum sinis ad consirmationem, est juramentum. Heb. C. 6. v. 16.

D'UN PRINCE. I. Part. 235 la puissance de Dieu, que de donner atteinte

à un traité scellé par le serment.

V. Il faut être, je ne dis pas bien hardi, mais bien aveugle & bien corrompu, pour oser conseiller à un Prince, de se rendre digne de la colere éternelle de Dieu, & d'attirer sa vengeance sur sa propre tête, & sur celle de tout le peuple, en convertissant le serment en parjure, & en méprisant la menace irrévocable, attachée à la désense d'un si

grand crime.

VI. Et néanmoins il y a des hommes, qui pensent qu'on ne peut regner, si l'on ne présére quelquesois les considérations d'Etat à l'observation exacte des traités solemnellement
jurés; qui passent légerement sur tout ce qu'un
Prince a promis à ses sujets dans l'auguste cérémonie de son Sacre, ou de son Couronnement, quoique le nom de Dieu & les saints
mysteres y soient intervenus; qui regardent
peu sérieusement plusieurs articles d'un traité de
paix, d'une alliance, d'une capitulation, ou
particuliere à une ville, ou commune à une
province.

VII. Ces hommes, qui ne méprisent la présence de Dieu & sa justice, que parce que les sens ne le découvrent pas, & que sa patience est grande, savent-ils que c'est Dieu seul qui fait les Rois, & qu'ils n'ont d'autre autorité que celle qu'il leur consie? Croient-ils que ce soit un moyen bien sûr pour la con-

<sup>1</sup> Non usurpabis nomen Domini tui frustra: quia non erit impunitus, qui super re vana nomen ejus assumpserit: Deuter. C. V. v. 11.

server, que de manquer de religion, & que de se révolter contre celui qui les a mis sur le thrône? Pensent-ils que l'établissement des Royaumes soit juste, s'ils ne peuvent se maintenir que par l'injustice? La Providence divine a-t-elle, selon eux, besoin du crime des Rois, pour les protéger? Ou est-elle forcée à y consentir, ou pour le moins à l'excuser, parce que les moyens légitimes seroient insuffisans? Seroit-ce un bien que d'être Roi, si l'on ne pouvoit l'être long-tems sans perfidie & fans parjure? Ne vaudroit-il pas mieux, sans comparaison, descendre du thrône, que de s'y maintenir par l'infraction des traités & du serment? Un homme de bien voudroit-il à ce prix faire la conquête du monde, & se croiroit-il dédommagé de la perte de son ame par une telle compensation?

VIII. Est - ce même un moyen d'attirer aux Rois les respects du peuple, que de leur apprendre à ne plus craindre Dieu? Quand cette crainte sera effacée dans les sujets, comme dans le Prince, où fera la fidélité & l'obéissance, & sur quel appui le thrône sera-t-il fondé? On en sappe le fondement par l'impiété; & c'est enseigner publiquement l'impiété, que d'enseigner le parjure, de quelques prétextes qu'on le colore. Le Prince a plus d'intérêts qu'un autre, à réprimer le cours de cette pernicieuse doctrine, qui a passé des politiques du fiecle à des hommes qui se disent religieux, & qui ont ébranlé les plus fermes appuis de la société & de la Religion, en stant aux paroles leur juste valeur, & aux D'UN PRINCE. I. Part. 237. sermens leur inviolable sainteté.

#### ARTICLE III.

Le Prince doit être ennemi de la dissimulation; mais prudent & secret.

I. Mais si le Prince parle cours sincerement & sans artifice, si ses promeses sont presque des sermens, & si les sermens sont à son égard des engagemens irrévocables; que deviendra la maxime, qu'un Prince qui ne fait pas dissimuler, ne sait pas regner? La disfimulation étant bannie, le cœur du Prince n'est-il pas exposé à nud devant les hommes capables d'abuser de sa candeur? Et comment se garantira-t-il des artifices de ceux qui s'appliqueront à lui tendre des piéges, s'il ne se défend par les mêmes armes, & s'il ne leur oppose que la simplicité? De telles maximes, dit-on, auroient lieu, si tous les hommes avoient de la franchise, & si plusieurs ne cachoient pas de mauvais desseins sous des apparences trompeuses: mais dans un fiecle corrompu, c'est livrer l'innocence à la perfidie, que de ne lui pas donner une garde sure, en l'environnant de tout ce qu'une profonde dissimulation sait inventer & mettre en œuvre.

II. Il faut, pour répondre à ces raisonnemens, expliquer ce qu'on entend par dissimulation. Ce n'est point la prudence ni le secret : bientôt nous verrons que ces qualités sont essentielles au gouvernement. Ce n'est point une sage conduite, qui montre à l'extérieur une chose vraie, pour en cacher une autre qui doit demeurer inconnue: sans cette attention la prudence n'iroit pas loin. Ce n'est point un visage ouvert & des manieres aisées, qui couvrent des desseins sérieux & prosonds. Il est du devoir du Prince d'avoir un visage & des maniere de conviennent à tous; mais de ne laisser penétrer ses sentimens que lorsqu'il le veut.

III. La dissimulation, dont le Prince doit toujours être ennemi, est l'apparence d'une chose fausse, contraire à sa pensée & à ses desfeins. C'est une conduite extérieure, démentie par ses véritables sentimens. C'est une application à persuader les autres du contraire de ce qu'il veut faire. Une telle dissimulation est un crime dans tous les hommes, & elle est encore plus inexcusable dans un Prince, qui, étant libre & le maître, est moins exposé que les particuliers à cette honteuse lâcheté.

IV. S'il est digne de sa place, jamais il ne commandera à ses Ambassadeurs de donner des paroles qu'il ne voudra pas tenir: jamais il ne sera promettre à un criminel d'Etat le pardon de sa faute, au cas qu'il l'avoue, dans le dessein d'employer contre lui son propre aveu: jamais il ne se servira de manieres caressantes, empressées, étudiées avec art, pour inspirer la consiance à une personne qu'il aura résolu de perdre; jamais il ne sera d'alliance avec un Prince, dans le dessein de l'endormir, & de prositer de sa sécurité: jamais

dans la vue de sacrisser le plus soible au plus soit, & de tirer une meilleure composition de l'un, en abandonnant l'autre; jamais il ne travaillera à semer de secretes divisions dans les Etats qui seront en paix avec lui; & il ne pensera point à se fortisser & à s'aggrandir, en répandant, par des pratiques secretes, le mécontentement & la révolte parmi ses voisins. Toutes ces persidies lui seront toujours en horreur, & il aimeroit mieux cesser d'être Roi, & même de vivre, que de souiller jamais sa gloire par des taches si honteuses.

V. Mais son attachement inviolable à la bonne soi & à la vérité n'empêchera pas qu'il ne soit très-prudent & très-précautionné contre l'artifice. Il aura de la candeur; mais avec une grande sagesse. Il n'employera pas la dissimulation; mais il saura la découvrir & la rendre inutile. Il n'aura que des manieres grandes & nobles; mais il ne pensera pas qu'on ne puisse en avoir que de telles. Il ne fera rien que de juste; mais il sera en garde contre tout ce que l'injustice la plus adroite peut inventer. Il verra tout; & sans devenir semblable aux persides, il rendra vains tous leurs conseils.

VI. La prudence, quand elle est parfaite, connoît l'artifice, & n'en est pas connue. Sa lumiere s'éleve au dessus de tout ce que la fraude médite dans les ténébres, & elle découvre de loin le nuage, où la dissimulation se cache tellement que, de peur d'être vue,

## 240 INSTITUTION

elle ne voit presque rien. Un Prince sage & fidele, trouve des Princes qui le sont aussi. Il trouve au moins des amis finceres en tout pays. Il est averti à propos de tout ce qui se prépare contre lui & contre son service: & comme il est lui-même très-vigilant & très-appliqué, il ne se passe rien d'important dans ses Etats & dans les Cours étrangeres, dont il n'ait connoissance, & dont il ne fasse usage. Il a d'ailleurs des Ministres éclairés & attentifs, qui veillent avec lui. Il a des forces toujours prêtes, & des troupes entretenues, pour les opposer à toutes les entreprises subites; & pendant qu'on s'efforce de lui nuire par des conseils clandestins, il médite, dans un profond secret, des moyens également sûrs & légitimes pour les faire avorter.

VII. Car le secret de ses délibérations est si sévérement gardé, que tout s'exécute avant que le public en sache rien. Ceux qu'il honore de sa constance, ont été mis sur ce point à des épreuves réitérées. Ils sont tous aussi impénétrables que leur maître. Ils sont aussi muets que lui, aussi précautionnés pour ne rien dire qui puisse faire conjecturer ce qu'ils ne disent pas, aussi attentifs à cacher des résolutions importantes sous des dehors

fimples & naturels.

VIII. Quel besoin auroit un tel Prince d'une dissimulation contraire à la vérité? Et en quoi est-il moins grand, moins vaillant, moins sage, moins heureux, moins respecté, pour ne savoir ni feindre, ni tromper? Il n'y a que le crime qui ait besoin du crime. Il n'y D'UNPRINCE. I. Part. 241 que des desseins injustes qui ne se puissent exécuter que par la fraude qui en couvre la noirceur, & qui l'augmente en la couvrant.

IX. Il faut laisser à des Princes semblables 1 Tibere, la dissimulation, sa chere vertu. Elle étoit digne de sa conscience, & il avoit raison d'en couvrir le fond de son cœur, où tout étoit honteux & criminel. Elle convenoit à 2 Neron, porté à la perfidie par son mauvais naturel, & qui en avoit fait une sérieuse étude, pour cacher plus surement sa haine sous les témoignages de la plus tendre amitié. Elle étoit digne de 3 Caius Caligula, qui avoit intérêt de cacher une ame également basse & cruelle, sous le masque d'une fausse douceur. Elle étoit nécessaire à 4 Domitien, ennemi de Vespasien son pere, & de Tite son frere, pour couvrir une détestable ambition, sous les dehors d'une vie tranquille & privée. On laisse à ces malheureux Princes, qui ne sont montés sur le thrône que pour le deshoncrer par mille crimes, l'usage de la dissimulation, & la gloire de la proposer à leurs imitateurs comme une vertu; mais plus ils l'ont aimée, plus ils apprennent aux bons

<sup>1</sup> Nullam æquè Tiberius, ut rebatur, ex virtutibus suis, quàm dissimulationem diligebat. Tacit. L. 4. Annal. p. 137.

<sup>2</sup> Adjecit (Nero) complexum & oscula; factus naturà, & consuetudine exercitus, velare odium fallacibus blanditiis. Tacit. I. 4. Annal. p. 259.

<sup>3</sup> Caius Cæsar immanem animum subdolâ modestià tegens. Tacit. L. 6. Annal. p. 152.

<sup>4</sup> Simplicitatis ac modestiæ imagine in altitudinem conditus (Domitianus) studium litterarum simulans, quo velaret animum. Tacit. L. 4. Hist. p. 423.

Princes à les détester, & à lui préserer une conduite simple & sans affectation, où tout est grand, parce que tout est vrai.

#### ARTICLE IV.

Le Prince doit être très-éloigné de toute affect tation dans sa conduite, où il ne doit paroître qu'une auguste simplicité.

I. Il n'y a rien de plus opposé à la grandeur, que l'affectation d'être grand; parce qu'il n'y a rien de plus opposé à la vérité, que l'art qui veut l'imiter, & qui dès lors ne l'est pas.

II. Mais d'un autre côté, rien n'est plus difficile que d'être grand sans affectation sparce qu'il n'y a rien de plus difficile que de l'être

en effet.

III. Il faudroit pour cela l'être en toutes choses, & ne point songer à le paroître. Il faudroit conserver dans le secret, la même vertu qu'on montre en public. Il faudroit donner une attention constante & uniforme à tous ses devoirs. Il faudroit, en un mot, être toujours le même, & se soutenir dans tous les tems par les mêmes principes, & les mêmes vues.

I V. L'esprit humain n'est pas capable d'une telle égalité, s'il n'a une force extraordinaire. Il peut faire de grandes choses, & s'élever bien haut; mais il se lasse & retombe. Il s'anime

1 Malis bonisque artibus mixtus; nimiæ voluptates, cum vacatet; quoties expedierat, magnæ virtutes. Palan. p'UN PRINCE. I. Part. 243 quand il se donne en spectacle, & se néglige quand il n'a plus de témoins. Il a des vertus par saillies, & s'en dégoûte par soiblesse. Le même homme, en des tems dissérens, est un héros & un ensant. Tout est digne du Prince en certains jours, & rien n'en soutient la majesté dans d'autres.

V. On observe alors dans sa conduite de grands traits, dont on est frappé, parce que la bassesse du reste de ses actions sert à les saire remarquer: mais si tout étoit grand, on ne pourroit presque pas démèler ce qui le seroit, parce que toutes les grandeurs seroient au niveau, & presque égales; & bien des gens alors y pourroient être trompés, qui admireroient moins le tout, parce que toutes les parties mériteroient de l'admiration.

VI. C'est cette 'égalité de grandeur & de mérite qui fait l'auguste simplicité, dont je souhaite que le Prince ait un sincere desir. Rien ne s'y dément; mais rien aussi ne sert à relever une vertu par l'absence d'une autre. Tout se soutient & tout se cache mutuellement. La vérité rend tout regulier & tout parfait, comme dans un beau visage, aucun trait ne domine, & ne se fait remarquer au préjudice des autres.

VII. Pour connoître le prix de cette simplicité, si riche dans le fond, & si modeste

laudares, secreta male audiebant. Ce caractere de Licinius Mucianus convient à beaucoup de Princes. Tacit. L. 1. His. p. 310.

1 Sincera & per se ornata simplicitas, nihil obtendens moribus suis. Senec. L. de tranquillitate animi.

# 244 INSTITUTION

dans l'apparence, il faut tâcher d'y atteindres & l'on découvre bientôt, que ce qui sembloit si facile & si naturel, est le fruit d'une grande vertu que l'art & l'étude ne peuvent rem-

placer.

VIII. Il échappe toujours quelque chose à l'imitation, qui la trahit, & qui la démasque. La peur même d'être découverte & de tomber en défaut, sert à la découvrir; & plus elle est inquiete pour réussir, plus elle avertir que tout est affecté. L'amour sincere du bien, s'agite moins, & fait mieux. Il est moins empressé, mais effectif & réel. Il ne se met pas hors d'haleine; mais il va toujours. Il ne s'élance pas; mais il ne tombe point. Il ne cherche pas le merveilleux, mais il le trouve.

IX. Qu'on examine de près la conduite d'un Prince qui est plein de cet amour; tout y est vrai & sincere. Tout y part d'une même source. Tout y tend au même but. Les actions secretes & les publiques ont les mêmes motifs. Les devoirs que le monde considere peu, & ceux qu'il admire, sont remplis avec la même exactitude. 2 Il n'y a rien dans une telle vie qui ne soit digne d'être montré.

2 Tibi nihil accommodatius fuerit quam penitusial pici. Panez. Traj. p. 226.

r Est solicitudinum non mediocris materia, si te anxiè componas: qualis multorum vita est, sica, & ostentationi parata. Torquet enim assidua observatio sui, & deprehendi aliter, quàm solet, metuit. Nam & multa incidunt quæ invitos denudent; & ut benè cedat tanta sui diligentia, non tamen jucunda vita, aut secura est, semper sub persona viventium. Senec. ibid.

D'UN PRINCE. I. Part. 248 on n'est obligé de rien dissimuler, ni de rien excuser. Tout l'intérieur du Palais du Prince est ouvert. Les yeux les plus défians peuvent le suivre par tout. La malignité & l'envie sont contraintes d'admirer une innocence qui ne veut point de témoins, & qui ne doit jamais les craindre; & l'orgueil est forcé à reconnoître, qu'une 2 telle simplicité est infiniment au dessus de tous les efforts qu'il fait pour paroître grand. Voilà le fruit de l'amour de la vérité : tout lui applaudit enfin & tout le révere, quoiqu'il n'ait desiré ni applaudissement, ni respect; au lieu que l'affectation ne peut long-tems conserver l'estime, quoiqu'elle ne travaille que pour elle.

I Non alia major gloria tua quàm quod nihil velandum est, nihil omittendum est. Ibid. p. 165.

2 Multum interest si simpliciter vivas, an negligenter. Senec. loc. citat.



## CHAPITRE XXI.

Le Prince ne doit négliger aucune des qualités qui peuvent lui attirer l'amour & le respect de ses sujets. Il doit être parfaitement instruit des bienséances, pour savoir user des avantages qu'il a : être accessible, affable, humain avec dignité : être égal & tranquille, ou le paroître toujours.

# ARTICLE I.

Le Prince ne doit négliger aucune des qualités extérieures qui peuvent lui attirer l'amour & le respect de ses sujets.

I. I L y a des Princes qui ont des qualités très-essentielles, qui néanmoins ne savent pas se faire aimer. Ils perdent à n'être pas connus, & ils rendent souvent inutile un fonds très - heureux, en le couvrant sous des dehors qui n'invitent & n'attachent personne. Il y en a d'autres, au contraire, qui, avec un mérite superficiel, enlevent tout le monde, & qui répandent sur ce qu'ils disent, & sur ce qu'ils sont, tant d'agrémens, qu'on n'examine presque pas, si la bonté de leur esprit & de leur cœur répond aux manieres dont on est charmé.

II. Il faut qu'un Prince joigne ces deux avantages, un fonds excellent, digne d'être

profondi, & des graces extérieures, dont tout le monde sente l'impression, & que peu de personnes puissent imiter. Il ne doit pas laisser ses bonnes intentions incertaines & inconnues, ni attendre qu'on devine ce qu'il pense, sans se découvrir lui - même, & sans faire les premiers pas. Un cœur grand & noble ne veut laisser personne en inquiétude sur ses sentimens; & il s'explique lui-même, de peur qu'on ne l'explique mal.

III. Le langage des manieres obligeantes est entendu de tout le monde: celui du mérite n'est pas si universel. Il faut en avoir, pour le connoître & le discerner: mais il ne faut qu'être homme, pour être sensible; & c'est à

la sensibilité à juger des manieres.

IV. Il n'est pas possible qu'un Prince répande ses biensaits sur tous : il s'épuiseroit s'il donnoit toujours ; mais ses manieres nobles & caressantes sont des biensaits perpetuels, généraux, dont la source ne tarit jamais, & dont

personne n'est exclus.

V. Souvent le Prince n'est montré qu'une fois en sa vie en certaines villes, & à certaines provinces; & encore d'une maniere prompte & rapide. Il faut que, dès les premiers momens, il y donne un haute opinion de lui, & une vive impression de sa bonté. On s'y souviendra toujours de ce qu'on n'aura vu qu'une fois: l'idée qu'on retiendra, sera conforme aux apparences; & si elles n'avoient pas été avantageuses, elles auroient obscurci pour toujours des qualités éminentes, mais inconnues.

## ARTICLE II.

Il doit être parfaitement instruit des bienséans ces, pour savoir user des avantages qu'il a.

I. C'est différer trop tard à se faire estimer, & à se rendre maître des cœurs, que de pasfer dans un lieu sans l'avoir fait. Un Prince accompli doit regner sur les hommes dès qu'il fe montre. Il ne faut pas qu'il céde à personne son privilége, d'être le premier en politesse, en bonté, en adresse pour s'infinuer dans les esprits, en autorité pour les enlever.

II. Il doit avoir dans un heureux naturel, que les réflexions ont perfectionné, 1 une fécondité & une varieté inépuisable d'attraits & de graces, pour toutes fortes d'hommes, de toute condition, & de tout caractere. Il doit savoir les employer, les mêler, les diversifier, afin que chacun y trouve quelque chose qui lui soit propre, & il doit avoir étudié avec tant de succès ce qui convient à tous en général, & ce qui est particulier à chaque genre d'esprits, que tous se sentent émus pour lui, & qu'aucun ne demeure indifférent.

III. 2 Une mine haute, & digne de l'Empire, suffit quelquesois pour jetter des semences

<sup>1</sup> Apud subjectos, apud proximos, apud collegas variis illecebris potens. Tacite parlant de Mucien, Gowerneur de Syrie, & le principal appui du parti de Vespasien. 1. 1. Hift. p. 310.

<sup>2</sup> Aderant juveni, (il parle de Néron fils de Germanicus) modestia ac forma, Principe viro digna. Tacit. L. 4. Annal. p. 112.

d'estime & de respect dans les spectateurs, & pour se les attacher; mais une telle impression n'est point l'esset d'une sigure esseminée, dont le Prince paroisse occupé, & dont il veuille que s'occupent les autres. Une telle bassesse offense toutes les personnes qui ont de l'élévation & du courage, & elle n'est propre qu'à leur persuader, que le Prince est bien peu de chose, puisqu'il fait tant de cas de la sigure, & qu'il consent à être principalement estimé pour un si frivole avantage.

I V. 1 Le visage du Prince doit être l'image de son ame, & annoncer ce qu'il est. Son grand cœur doit y être peint, sa noblesse, sa bonté, sa douceur. Ces grandes qualités qui s'unissent dans son ame, quoiqu'elles paroissent opposées, & qui se donnent mutuellement un nouvel éclat par cette union, se tracent sur le front & dans les yeux du Prince, 2 avec cet heureux mêlange, qui adoucit la

majesté, & qui releve la douceur.

V. On juge à sa seule vue, qu'il est un grand homme; & l'on juge aussi surement qu'il est plein de bonté. 3 Le courage & la sincerité qui brillent au dehors, répondent de la vérité des autres sentimens dont le visage

2 Forma egregia & cui non minus auctoritatis ineffet quam gratiæ. Suetone parlant du même Prince dans

Titi ingenium quantæcunque fortunæ capax, decor oris cum quadam majestate. Tacit. L. 4. Hist.

<sup>3</sup> Nihil metûs in vultu, gratia oris supererat: bonum virum facilè crederes, magnum libenter. Tacit. vit. Agricol. p. 466.

250 INSTITUTION
porte des vestiges; & l'on s'assure de la douceur, par l'éclat même de la majesté, qui
écarte tout soupçon d'affectation & d'artifice.

VI. Quand ce premier avantage se trouve joint à celui d'en savoir faire usage, & qu'une grande ame, déja représentée par les traits du dehors, acheve son portrait en conduisant les yeux, le ton de la voix, les paroles, & fait tout servir à ses intentions pleines de candeur, il est incroyable combien elle se rend alors visible, & combien elle s'ouvre le cœur des autres, en montrant toute la noblesse du sien.

VII. Peu de personnes connoissent ce que peut un mot obligeant, un regard de distinction, un air de bonté; & peu connoissent aussi les essets de quelques signes légers de distraction, d'indissérence, de secheresse: mais un Prince habile connoît la valeur de tout, & il ne se méprend jamais dans l'usage qu'il en veut faire.

VIII. Il donne au peuple des marques communes d'affection & de bonté, 'en mettant sur son visage un air aimable, égal pour tous, & qui, par une espece d'éloquence muette, mais publique, les gagne & les charme tous.

IX. Mais outre ce langage commun, le Prince en a un particulier, qu'il sait proportionner à la naissance, aux emplois, aux services, au mérite. Il ne jette pas au hasard des airs caressans, qui tombent sur tout le monde. Il ne prodigue pas ce qui doit être

J Vultu qui maxime populos demeretur, amabilis. Senec. L. 1. 4 Clem. C. 13.

D'UN PRINCE. I. Part. 251 une récompense; & il n'avilit pas ce qui doit être une distinction.

X. Il reserve pour certaines personnes, & pour certaines occasions des témoignages privilégiés, qu'il faut mériter; mais qu'il accorde avec joie à quiconque les mérite; & il les distribue avec tant de sagesse, que, selon l'expression de l'Ecriture, I la lumiere de son visage, c'est-à-dire ses regards pleins d'attention & de bonté, ne tombe jamais sur des indignes, & n'est jamais reçue avec indissérence.

#### ARTICLE III.

Le Prince doit être accessible, affable, humain avec dignité.

I. Il seroit inutile au Prince d'avoir ces heureuses qualités, qui sont toutes pour le public, s'il n'étoit d'un facile accès, & s'il ne prenoit plaisir à se communiquer: mais je sais qu'il y a des peuples dont les inclinations sont différentes: que les uns aiment dans le Prince 3 la retenue & la reserve, comme nécessaires à son autorité; & que les autres sont plus touchés de ses manieres ouvertes qui témoignent de la franchise & de la bonté, & qu'ils respectent la majesté du Prince, à pro-

<sup>1</sup> Si quando ridebam ad eos, non credebant; & lux vultûs mei non cadebat in terram. Job. C. XXXIX.

<sup>2</sup> Prompti aditus, obvia comitas, ignotæ Parthis virtutes. Tacit. L. 2. Annal.

<sup>3</sup> Majestate salva, cui major ex longinquo reverentia. Tacit. in vit. Agricol.

portion de ce qu'elle est moins siere. Il faut étudier ces dissérentes inclinations, & les usages qui les ont suivi : car la premiere regle en ces sortes de choses est d'observer les bienséances, & de ne pas blesser le goût général d'une nation, en le mesurant sur celui d'une autre.

II. Mais indépendemment de ce que la coutume a pu établir pour rendre la personne du Prince plus auguste; il est certain qu'il y a des tems, & des lieux, où il est permis de s'adresser à lui, & 1 qu'il doit être bién aise

qu'on le fasse alors avec liberté.

III. Il importe même infiniment au Prince, de n'être pas dans l'erreur du peuple, lors même qu'il en suit les préjugés, & de ne pas penser comme lui sur les moyens de conserver à la souveraineté le respect qui lui est dû. Il y a des choses qui ne sont fondées que sur l'imagination & l'usage, & il y en a d'autres qui sont sondées sur la vérité & la nature. Les premieres ne durent qu'autant que les préjugés qui ont servi à les établir, & les secondes ont des racines perpetuelles dans l'esprit & le cœur des hommes.

IV. Lés précautions que prennent les Princes, pour se conserver de la dignité & de l'autorité, en se montrant rarement en public, & en ne se communiquant qu'à peu de personnes, sont des moyens étrangers à la gran-

<sup>1</sup> Tanta comitate, (c'est Auguste) adeuntium desideria excipiens, ut quemdam joco corripuerit, quòd sic sibi libellum porrigere dubitaret, quasi Elephanto stippem. Sueton, in vit. August. C. 53.

deur, qui n'ont rien de naturel, ni de vrai, & qui ne subsistent que par un usage sondé sur l'erreur. Mais les persections d'un Prince, né pour le bien public, digne d'être montré à tous ses sujets, capable de leur inspirer également la vénération & l'amour, accessible, assable, humain, sont des persections, qui, par le droit naturel, appartiennent à tous, & qu'on ne peut tenir ensermées dans le palais, sans faire injure au Prince qui les a, & au peuple qui en doit jouir.

V. Je consens donc que, dans les commencemens, on accorde quelque chose aux préjugés d'une nation, plus touchée d'une gravité majestueuse, & d'une reserve étudiée, que d'une bonté qui aime à se produire. Mais je desire que le Prince se délivre insensiblement de cette gêne, & qu'il mette en liberté ses grandes qualités, qui sont comme retenues captives par une vaine ombre de majesté, contraire à la véritable, dont elle étousse

l'éclat.

VI. Autrement il s'accoutumeroit à l'obseurité, & il perdroit dans une sombre retraite, non seulement ses airs nobles & ses manieres si propres à le distinguer, mais aussi les persections réelles de douceur & de bonté, que l'usage entretient, & que la solitude détruit.

VII. On devient sauvage & farouche, en

r Felix abunde sibi visus, si fortunam suam publicaverit; sermone affabilis, accessuque facilis, vultu qui maxime populos demeretur, amabilis, æquis desideriis propensus. Senec. L. 1. de Clement. C. 14.

en cessant la lumiere: on cesse d'être humain, en cessant de voir les hommes: on ne connoît plus son peuple, 'quand on n'en est plus connu que par ses portraits. On fait dégénérer la majesté en fierté, en ne s'occupant que du soin de ne la pas avilir; & l'on omet presque toutes les fonctions de la Royauté, en

se souvenant trop qu'on est Roi.

VIII. 2 Il n'y a qu'à comparer un Prince aimable, accompli, qui se laisse aisément approcher, & qui enleve par sa douceur & par ses autres qualités, tous ceux qui l'approchent: il n'y a, dis-je, qu'à le comparer avec un autre, dont tous les pas sont comptés, dont toutes les paroles sont de courtes sentences, dont le visage est toujours sévere, dont les sentimens sont toujours des énigmes, dont les apparitions sont rares, & plus propres à inspirer de la crainte que de l'amour. Une telle comparaison laisse-t-elle le moindre doute entre le mérite de ces deux Princes? Y a-t-il quelqu'un qui n'aimât mieux les qualités du premier que celles du second? Et ne sent-on pas que l'un, en oubliant en apparence sa grandeur, est infiniment plus grand que l'autre, qui ne pense qu'à la conserver.

IX. Rien ne prouve tant la petitesse réelle d'un Prince que d'affecter toujours de paroître

1 Quid indignius eo Imperatore, quem propter solos pictores cognitum habent Imperii propugnatores. Synef. de Reg. p. 13.

<sup>2</sup> Juveni (Il parle du célébre Germanicus) civile ingenium, mira comitas, & diversa à Tiberii sermone, vultu, arrogantibus & obscuris. Tacit. Lib. 1. Annal. p. 21.

prand, & que de n'oser descendre pour des momens du thrône où il est placé. Il est au dessous de la grandeur, puisqu'il en est si occupé & si plein: s'il la méritoit, il y penseroit moins; & si elle étoit attachée à sa personne, il ne croiroit pas la perdre en se rendant accessible.

X. Un tel Prince ne connoît qu'une espece de grandeur, & il renonce à plusieurs autres très-réelles; parce que son esprit est borné à une seule. Il ne sait pas quelle dignité il y a dans des perfections qu'il juge contraires à la majesté, & combien il perd par le faste & la fierté. Il ne sait se montrer aux hommes que par un seul côté; & il laisse à son égard dans l'indifférence, tous ceux que ce seul côté ne touche pas. Il ne sait pas que les uns n'admirent que l'esprit, d'autres le courage, d'autres la douceur, d'autres la politesse, d'autres l'inclination à faire du bien ; que le petit nombre est de ceux que la majesté seule éblouit : que tous desirent qu'elle soit un bien général; & qu'elle n'attire l'admiration de tous, que lorsqu'elle est accompagnée des qualités qui conviennent à tous.

XI. Si Germanicus, dont la memoire étoit si precieuse aux Romains, & dont l'Histoire nous a conservé une si noble idée, n'avoit eu qu'une sorte de grandeur en vue, il n'eût pas été si universellement regardé comme le plus grand homme de l'Empire. S'il n'eût eu que de la valeur, & de la bonne conduite à la guerre, s'il se sût trop souvenu de sa naissance & de son rang; s'il n'eût pensé qu'à se saire

craindre des ennemis, & qu'à faire sentir son autorité aux peuples alliés des Romains: il eût été petit en plusieurs manieres, & grand en une seule; & l'on auroit admiré quelquesunes de ses actions, sans le juger lui-même digne d'admiration : mais parce que, avec une haute naissance & une grande autorité, il avoit une civilité & une politesse qui gagnoient tout le monde : 1 parce qu'il traitoit les alliés comme ses amis, & qu'il faisoit la guerre d'une maniere noble & généreuse, sans y mêler la cruauté ni la haine : parce que toutes ses paroles & toutes ses manieres respiroient également la grandeur & la bonté; toutes les nations admirerent fa modération, sans porter envie à sa puissance; & toutes pleurerent fincerement sa mort, parce que toutes l'avoient éprouvé grand pour leur propre intérêt.

XII. Il y a dans la souveraine puissance une secrete pente à l'orgueil. On l'en soupçonne, & avec raison, quand on la voit toujours attentive à ce qui la met audessus des autres hommes; & comme l'orgueil est une basselle réelle, & une preuve d'un esprit vulgaire, tout ce qui rend vraisemblable le soupçon de l'orgueil, fait douter de la grandeur du Prince. Ainsi, tout ce qui prouve que le Prince est sans orgueil, prouve qu'il est véritablement grand; 2 & il ne peut rien ajouter à son élé-

2 Quod factum tuum (il parle de Trajan, doit-

<sup>1</sup> Indoluêre exteræ nationes Regesque: tanta illi comitas in socios, mansuetudo in hostes. Visuque & auditu juxta venerabilis, cum magnitudinem & gravitatem summæ fortunæ retineret, invidiam & arrogantiam effugeret. Tacit. 1. 2. Annal. p. 69.

vation, qu'en affectant d'en descendre, & de prouver par là qu'il en est digne, puisqu'il n'y

est pas attaché.

XIII. Quand un Prince descend ainsi vers le peuple par bonté, le peuple le replace aus-sitôt sur le thrône par reconnoissance. Il lui paroît alors plus grand & plus auguste; & il lui rend dans le fond de son cœur, par des sentimens d'amour & de respect, beaucoup plus qu'il ne quitte pour s'abbaisser jusqu'à lui.

XIV. Ainsi, au lieu de craindre que la majesté ne puisse s'allier avec un accès facile & des manieres pleines de bonté, ce n'est que par ces moyens que la majesté peut arriver à son comble; & il lui manquera toujours beaucoup, si elle est toujours timide & me-surée.

XV. Un Prince qui sait bien ce qu'il conserve, en se dépouillant pour quelques momens de l'éclat extérieur qui l'environne, ne craint point de tomber dans le mépris. Il est bien sûr de sa grandeur, en travaillant par d'autres voies à l'augmenter; & il mêle tant de dignité & tant de noblesse dans les choses mêmes qui semblent cacher sa majesté, qu'elles ne servent qu'à la rendre aimable, sans la pouvoir couvrir.

nant en plein Senat des marques de bonté & d'amitié à des bommes destinés aux dignités publiques ) à cuncto Senatu quain vera acclamatione celebratum est ! tanto major! tanto augustior! Nam cui nihil ad augendum fastigium superest, hic uno modo crescere potest, si se ipse submittat, securus magnitudinis sux. Panez. Traj. p. 205.

XVI. C'est principalement cette dignité & cette noblesse, dont je viens de parler, qui font tout le prix des manieres du Prince, & de ses qualités populaires. Tout consiste à connoître jusqu'où il faut descendre, & quand il faut se retenir : comment il faut mêler la bonté à la grandeur : comment il faut mesurer ses paroles & ses actions sur les sentimens & les impressions qu'elles doivent produire; & comment on doit se faire aimer, en augmentant

le respect.

XVII. C'est-là l'une des plus essentielles qualités d'un Prince, & des plus difficiles à acquerir, si l'on n'a un esprit fort juste, & un goût très-exact pour les manieres. Mais quand on a un heureux naturel, une ame grande & élevée, une politesse cultivée par la réflexion, une connoissance du cœur de l'homme, pour savoir ce qui le touche & le remue, une senfibilité, qui, par sa propre expérience, est avertie de tout, & une attention à profiter de tout ce qu'on voit de noble & de grand dans les autres: 1 quand on a tout cela, & qu'on veut bien y ajouter le conseil de quelques personnes habiles dans ces sortes de choses, on réussit parfaitement à trouver un sage milieu entre le desir de plaire, & la crainte d'aller trop loin.

XVIII. Si le Prince n'avoit pour but en tout cela que de s'attacher les hommes, il ne

I Comitate & alloquiis officia provocans, incorrupto ducis honore. Tacite (parlant de Tite, commandant l'armée Romaine devant Jerusalem) L. 5. Hist. p. 224.

p' UN PRINCE. I. Part. 259 recevroit pas une digne récompense de son travail, & tous ses soins se termineroient à un orgueil, plus désicat à la vérité & mieux déguisé que celui de beaucoup de Princes, mais aussi injuste, & dès lors aussi honteux.

XIX. Il ne doit s'attacher les hommes, que pour les unir entre eux par un intérêt commun; pour rendre les liens de la société plus étroits; pour établir la paix de l'Etat sur des sondemens solides; pour empêcher que des hommes ambitieux & populaires n'emploient contre son service des qualités qu'il auroit lui même négligées; & pour remplir l'un de ses principaux devoirs, qui consiste à se rendre aimable pour être utile, & à mériter la consiance du peuple pour le servir.

#### ARTICLE IV.

Le Prince doit être égal & tranquille, ou le paroître toujours.

I. Il n'est accessible, assable, humain que dans cette vue. Il n'attire tout le monde par un visage ouvert, & un front serein, que pour laisser aux plus timides, non seulement la liberté de l'approcher, mais celle de lui exposer avec consiance leurs desirs. Il écarte à dessein tous les nuages qui pourroient obscurcir sa bonté & son inclination à faire du

<sup>1</sup> Nullæ obices, nulli contumeliarum gradus... Ipse autem ut excipis omnes, ut expectas, ut magnam partem dierum inter tot Imperii curas, quasi per otium transigis! Paneg. Traj. p. 137.

bien. Il supprime tout ce que les soins & les inquiétudes de la Royauté seroient capables de marquer sur son visage. Il fait effort contre ses peines secretes, & contre le sentiment des déplaisirs, dont la vie des Princes n'est pas exempte, pour n'être attentif qu'à consoler, & à remplir de joie ceux qui viennent à lui.

II. Il ne laisse paroître que le Prince, & tout ce qui regarde l'homme particulier est voilé. Il sait que le moindre vestige de tristesse, ou d'émotion, ou d'absence d'esprit, étoufferoit tous les sentimens que sa présence doit inspirer. Il connoît combien on est disposé à trembler devant une puissance de qui l'on craint & espere tout; & il en tempere l'éclat 2 par la paix & la douceur qui regnent fur son visage. Plus on est dans l'abbaissement ou l'affliction, plus il tâche de faire oublier qu'il ait d'autres qualités que la compassion & la bonté; & 3 pour réussir plus surement à cacher aux autres sa majesté, il commence par l'oublier lui-même, en ne laissant paroître que l'attention à l'état des autres, & son inclination à les foulager.

III. Mais pour conserver une égalité si constante & si tranquille, au moins pour le

<sup>1</sup> Vetecundus sine ignavià, sine tristità gravis. Marc. Anton. dans la vie que Jul. Capitol. en a écrite. p. 141.

<sup>2</sup> Fronte semper pari, & lætus ad omnia. Lamprid. dans la vie d'Alexand. Severe p. 214.

<sup>3</sup> Cum sederem, quasi Rex circumstante exercitu, eram tamen mærentium consolator. Job. C. XXIX.

D'UN PRINCE. I. Part. 261 dehors, il faut que le Prince se rende maître de tous les sentimens capables de le troubler; & qu'il compte peu sur la violence qu'il se fera pour les empêcher de paroître, s'ils dominent dans son cœur. Il est juste qu'il soit sensible aux douleurs légitimes, qu'il éprouve qu'il est homme, & qu'il apprenne par son expérience à prendre part aux afflictions des autres: mais il doit avoir une patience & une soumission aux volontés de Dieu, qui surmontent tout : car la patience la plus parfaite & la plus humble, est celle qui convient aux Princes, qui sont exposés aux yeux de tous, & en qui l'on n'excuse aucune foibleffe.

IV. Il est d'ailleurs de la prudence, que les secrets déplaisirs du Prince demeurent inconnus, & qu'il cache au public tout ce que le public peut ignorer. On tire trop aisément des conjectures & des conséquences des moindres signes de sa tristesse, ou de son inquiétude, pour en laisser paroître aucun. Il faut s'accoutumer à une égalité, qui soit, ou véritable, ou fidélement imitée: combattre avec succès, avant que de se montrer, tout ce qui laisseroit sur le visage quelque impression d'abbattement ou de trouble : décharger son cœur dans le sein de quelques personnes fideles, pour avoir plus de facilité à cacher aux autres ce qui s'y passe; & se bien souvenir, qu'un Prince est à tout le monde, & qu'il ne lui est pas permis de s'affliger au préjudice de son devoir.

Y. Il parvient à cette tranquillité par le

soin infatigable de réprimer toute colere . & toute impatience, dans les occasions qui s'offrent, ou en secret, ou en public. Il faut que le Prince soit bon, indulgent, patient, à l'égard de ceux qui le servent; qu'il soit porté à excuser des oublis, ou même des négligences, quand elles se terminent à lui seul; qu'il regarde comme une foiblesse honteuse, une promptitude qui le déconcerte & le trouble, & beaucoup plus un emportement qui seroit plus marqué; 1 qu'il se trouve deshonoré quand il n'a pas été le maître d'arrêter une émotion qui a paru, & qu'il s'en punisse, en tournant contre lui - même ses reproches, & en devenant plus moderé par le repentir; qu'il ne lui échappe jamais de termes trop durs, ni de paroles injurieuses, & qu'il ait si peu d'habitude d'en dire, qu'elles ne s'offrent point à lui dans les premiers momens d'une promptitude; qu'il accoutume tout le monde à obéir à un mot dit d'un ton moderé; qu'il reprenne en peu de paroles, & qu'il s'arrête dès qu'il a marqué ce qui lui déplaît; & que, de peur d'aller plus loin qu'il ne doit, il refuse tout à la passion, toujours excessive, parce qu'elle ne pense pas à instruire; mais à se fatisfaire.

1 Quantò incautiùs efferbuerat, pœnitentia patiens. Tacu. L. 1. Annal. p. 37.



#### CHAPITRE XXII.

C'est un grand avantage pour un Prince que dêtre bien instruit. Quelles sciences il dois préférer; & quel usage il en doit faire? Il lui importe de savoir parler d'une maniere noble & pure : & il est nécessaire qu'il ais un goût juste & exact de toutes choses.

#### ARTICLE I.

C'est un grand avantage pour un Prince que d'être bien instruit.

I. O N peut être un grand Prince, & savoir regner, sans avoir été instruit
dans les sciences; parce qu'on peut avoir
beaucoup de sagesse, de justice & de bonté,
sans être habile, ni dans les Langues, ni dans
les Mathématiques, ni dans la Philosophie,
ni dans l'Histoire; & qu'un cœur droit découvre quelquesois plus de choses utiles au
bien public, & en exécute plus, que ne lui
en montreroient plusieurs personnes attentives
à l'instruire par des spéculations qu'il a déja
prévenues.

I I. On peut au contraire, avoir eu les plus habiles maîtres pour toutes sortes de sciences,

I Anima viri sancti enuntiat aliquando vera, quam septem circumspectores, sedentes in excelso ad speculandum. Eccl. C. XXXVII. v. 18.

& y avoir fait un très-grand progrès, & n'être néanmoins qu'un fort mauvais Prince; parce qu'on peut ne faire aucun ulage de ses lumies

res, & ne suivre que ses passions.

ordinaire, les bonnes qualités naturelles d'un Prince ont besoin d'être cultivées par les sciences; qu'il en devient plus sage en devenant plus instruit, & que ses bonnes intentions portent plus loin, quand il a plus de connoissances & plus de vues.

IV. Car il n'est pas question de charger le Prince d'études inutiles, & d'accabler son esprit, né pour le commandement & pour la conduite d'un grand Etat, sous le poids & la multitude de sciences obscures, dont ni lui ni le public ne

tireroient aucun fruit.

V. On ne doit penser qu'à le former pour le thrône, & à l'instruire en Roi: & dès lors, tout ce qui lui emporteroit des heures précieuses, & qui le plongeroit dans des spéculations stériles, doit être interdit.

VI. Il faut passer légerement sur tout ce qu'un Roi n'est point obligé d'approfondir; & ne lui inspirer aucune curiosité pour tout ce qui se termine à la curiosité seule, & au dest

de savoir.

VII. Il y a des connoissances qui font le mérite d'un particulier, & où il est permis d'exceller à quiconque n'a point d'autre soin,

Da fapienti occasionem, & addetur ei sapientia. Prod. c. IX. v. 9.

r Audiens sapiens sapientior erit, & intelligens gubernacula possidebit. Prov. c. 1. v. 5.

D'UN PRINCE. I. Part. 265 mais qu'un Prince ne doit qu'effleurer; parce qu'il est trop grand pour s'abbaisser jusqu'à les savoir parfaitement, & que ce seroit se degrader, que d'affecter d'y être sort habile.

VIII. C'est pour lui une grande science que de bien discerner ce qu'il y a de vain en plusieurs à son égard, que de s'arrêter précisément où il faut, & que de se contenter d'une reinture superficielle, qui lui sussit pour le convaincre qu'il ne doit pas aller plus avant.

# ARTICLE II.

Quelles sciences le Prince doit préserer; & quel usage il en doit faire.

I. Un bon guide est alors très-nécessaire : car c'est de lui seul qu'un Prince doit apprendre dans les commencemens ce qu'il doit pénétrer avec application; ce qu'il doit étudier sérieusement jusqu'à une certaine mesure; & point au-delà; ce qu'il doit parcourir, ce qu'il doit omettre.

II. Un tel homme empêchera le Prince, de se livrer aux conseils de plusieurs autres qui auroient moins de discernement, & qui lui exagéreroient toutes les choses où ils se seroient rendus fort habiles: car il est ordinaire qu'on estime plus qu'il ne saut, la science où l'on excelle; & qu'on la représente comme fort importante, parce qu'on en a fait l'objet de sa passion.

1,

U.

de l'usage de tout; à lui marquer la juste va-Tome I. leur de chaque chose; à lui donner du gout & de l'élévation, pour l'empêcher de tomber dans une certaine bassesse, que les savans évitent rarement, parce qu'ils sont trop pleins d'eux-mêmes & de leur savoir, & quoiqu'il ne puisse lui tenir lieu de tous les maîtres, il veillera sur tous, & conduira leurs instructions particulieres par des vues plus grandes & plus sublimes.

I V. Il aura toujours dans l'esprit le terme où il doit tendre, & il regardera comme un écart, tout ce qui ne contribuera pas à rendre le Prince plus éclairé sur ses devoirs, plus instruit de ses dangers, plus ferme dans le bien, & plus ennemi de tout ce qui seroit

capable de l'affoiblir.

V. Il travaillera à lui former le jugement, en lui donnant des regles sures pour discernet un raisonnement juste & exact, d'un autre qui n'en auroit que l'apparence. Il lui apprendra à séparer tout ce qui peut éblouir dans un discours, du fond réel & sérieux qu'il doit examiner. Il l'accoutumera à ne se contenter point de termes confus, qui n'expliquent rien, & qui ne peuvent éclairer l'esprit. Il le conduira par des vérités simples, à d'autres plus composées & plus difficiles à découvrir. Il le rendra attentif à des principes séconds; & lui montrera combien il est aisé, en les appliquant avec justesse, d'en tirer d'utiles conséquences.

VI. Il lui fera sentir combien le vraisemblable est dissérent du vrai, & quelle erreur c'est que de les consondre. Il lui répétera soupoint de raison, & qu'il n'y a point de raison où il n'y a point de raison, & qu'il n'y a point de raison où il n'y a point de raison où il n'y a point de solidité, ni d'exactitude; & qu'ainsi toutes les pensées qui brillent d'abord, mais qui s'évanouissent quand on les approsondit, ne méritent que du mépris; & il l'exercera souvent sur des matieres, où l'illusion est d'un côté plus difficile à découvrir, & de l'autre plus dangereuse, asin de lui donner une attention qui craigne la surprise, & une pénétration qui la prévienne.

VII. Les mathématiques, dont la méthode est de tout démontrer, & de faire usage d'une vérité pour aller à une autre, sont trèspropres à donner à l'esprit de la justesse & de l'exactitude; & le Prince peut s'y appliquer, sur-tout à la Géométrie, avec beaucoup de fruit. Il deviendra par cette étude, capable d'attention & de suite, & l'usage des démonstrations un peu composées, en rendant son esprit plus ferme & plus étendu, le préparera à la discussion des affaires embarrassées d'inci-

dens & de divers intérêts.

VIII. Mais il ne faut pas que le goût du Prince pour ces sortes de sciences, le mene trop loin. Comme elles sont immenses, & qu'on peut s'y enfoncer sans mesure, elles emporteroient tout son tems, & épuiseroient les sorces de son esprit, au lieu de le rendre plus vigoureux & plus ferme; & en le plongeant dans d'inutiles spéculations, elles le rendroient singulier, distrait, & incapable d'affaires.

IX. Il faut dire la même chose des connoissances qu'on appelle méthaphysiques, qui

M ij

ont pour objet ce qui est plus spirituel & plus indépendant des sens: car elles peuvent être fort utiles au Prince, s'il s'y applique avec mesure; & lui devenir dangereuses, s'il s'y livre absolument. Il est très-digne de lui, de considérer ce qu'est l'esprit de l'homme; combien il est distingué de la matiere, quel rapport il a avec Dieu, qui est sa lumiere & son bien; comment il voit les choses spirituelles; comment il sent l'impression de celles qui l'environnent; comment il est uni à son corps, & par quelles loix; ce que sont ses puissances, l'intelligence & la volonté; & quelle est la véritable cause des mouvemens & des sentimens qu'il éprouve.

X. Mais après quelques découvertes, le Prince doit se souvenir qu'il a d'autres soins, & laisser à des personnes, dont le temps est moins précieux que le sien, la liberté de sonder des abîmes, dont la prosondeur étonne les plus sages, & où les esprits téméraires, & aveuglés par leur curiosité, peuvent se perdre.

XI. La connoissance de la nature expose à moins de dangers, & elle peut servir à augmenter dans le Prince l'admiration des ouvrages de Dieu, en lui saisant entrevoir des merveilles que l'ignorance ne connoît point, & en lui saisant sentir en même tems, combien toutes les recherches des hommes sont incapables d'arriver jusqu'aux principes secrets des choses dont ils sont tous les jours témoins.

XII. Cette science, qui est mêlée d'expétiences & de conjectures, a plus fait de prop' UN PRINCE. I. Part. 269 grès depuis quelques années qu'elle n'avoit fait en plusieurs siecles. Un Prince doit en être instruit, & il y auroit pour lui une espece de honte à l'ignorer: mais il ne s'y appliquera, ni comme Philosophe, ni comme Astronome, ni comme Médecin. Il prendra un peu de tout, & laissera le reste. Il est destiné à regner, & non à faire des expériences. On lui dira ce qu'on a trouvé de plus beau; mais il ne cherchera rien.

XIII. Il n'en sera pas ainsi de la Morale, qui est la science des Rois, parce qu'elle est la connoissance des hommes & de tous leurs devoirs. Le Prince en fera une étude sérieuse & profonde. Il la regardera comme le fondement de la prudence & d'une sage politique. Il tâchera d'y faire tous les jours quelque progrès, & pensera que dans cette science on est toujours disciple. Il examinera par luimême : il consultera : il écoutera : il aura incessamment les yeux ouverts, pour profiter de ce que lui apprendra l'expérience. Et comme l'étude de la Morale est inséparable de celle de la Religion, il cherchera avec soin dans les saintes Ecritures, dans les monumens des anciens, dans les entretiens des plus sages & des plus vertueux, ce qu'il a plu à Dieu de nous révéler de ses desseins sur les hommes, des regles qu'ils doivent suivre, & des moyens qu'il leur a marqués pour arriver à leur fin.

des différentes parties de la Morale, en parlant des moyens de connoître les hommes.

XIV. La connoissance de l'Histoire contribue beaucoup à celle de la Morale, & elle tient lieu à un Prince encore fort jeune, d'une très - longue vie, & de l'expérience qui lui manque, en lui mettant devant les yeux, comme dans un tableau, tout ce qui s'est passé de plus memorable dans tous les siecles, & en lui sournissant une abondante matiere de téssexions sur tout ce qui s'est fait avant lui, & de conjectures sur ce qui est caché dans l'avenir.

X V. Mais par la connoissance de l'Histoite, je n'entends pas une étude infructueuse des successions des Empires, & de ceux qui les ont gouvernés. On peut charger sa mémoire de beaucoup de faits, de dattes, de batailles, de révolutions, sans en devenit plus capable de regner. On peut même, si l'on manque de discernement, se regler sur de pernicieux exemples, se remplir de fausses maximes, & suivre de mauvais guides, en recevant sans précaution les sentimens des Princes, ou les pensées de leurs Historiens, & en attachant une idée, ou de grandeur, ou de bassesse, à tout ce qu'ils admirent ou qu'ils méprisent, quoiqu'ils s'écartent souvent en cela de la justice & de la vérité.

X V I. Il est important, sur-tout dans les premieres années, qu'un Prince n'étudie l'Hiltoire qu'avec le secours d'un homme trèssensé, qui lui apprenne à ne se charger d'aucun détail inutile; à n'entrer jamais dans des questions de Chronologie épineuses & supersues; à se contenter des dattes les plus condérables & les moins contestées de l'Histoire universelle; à savoir exactement la Géographie de l'Europe, mais d'une maniere plus générale celles des autres parties du monde; qui le fasse passer légerement sur des choses qui ne paroissent grandes qu'à l'imagination, mais qui l'arrête sur ce qui mérite d'être retenu, parce qu'il renserme quelque instruction, ou pour l'éviter, ou pour le suivre; & qui le rende principalement attentif à tout ce qui peut lui éclairer l'esprit, & lui donner de nobles sentimens pour sa conduite.

X V I I. Un homme tel que je le suppose, fera remarquer au Prince les causes, ou visibles, ou secretes des événemens : ce qui a contribué à l'aggrandissement des Empires, on à leur chute : ce qui a rendu un peuple célébre dans un tems, & lui a fait perdre sa réputation dans un autre : ce qui a fait réussir ou échouer certains desseins : ce qui a préparé à la perte d'une bataille, ou à la victoire: ce qui a distingué un Général d'un autre, dans un mérite affez égal : ce qui a fait qu'une République s'est maintenue malgré ses pertes, & qu'une autre, plus puissante, a succombé à ses premiers malheurs. Il ira, autant qu'il sera possible, aux principes qui sont la source de la politique & de la prudence; & il ne s'attachera aux choses, qu'autant qu'elles serviront à rendre le Prince plus sage, plus pénétrant, plus équitable, plus propre aux affaires, & plus capable de les terminer.

XVIII. Il lui fera observer, comment

pensé.

XIX. Il lui fera connoître par de telles observations, que, dans la plupart des affaires, ce n'est pas tant la chose qui s'offre d'abord, que la conséquence qui est à craindre; que lors même qu'on s'efforce de tout prévoir, l'esprit de l'homme est toujours court & trop borné pour l'avenir ; qu'une force supérieure domine par - tout, & qu'une main invisible conduit toutes choses, indépendemment des conseils des hommes, toujours foibles & incertains; que, qui manque des occasions uniques, n'y peut revenir; qu'il faut savoir profiter des momens offerts par la providence, & qu'autrement rien ne réussit; qu'il y a plus de sagesse à prévenir les maux de l'Etat, qu'a y chercher des remedes; & qu'il est, sans comparaison, plus facile de conserver la paix, que de la rétablir quand on l'a troublée.

XX. Mais dans le tems même qu'un homme éclairé instruira le Prince par les exemples qu'il trouvera dans l'Histoire, il doit lui avouer que cette regle est peu sure; parce p'un Prince. 1. Part. 273
que les mêmes choses qui ont réussi en certaines occasions, ont été inutiles ou pernicieuses dans d'autres: que l'activité a tout perdu dans un tems, ayant été d'autres sois heureuse: que le délai a rétabli les affaires d'un Prince, & qu'il a ruiné celle d'un autre: que l'un, en témoignant de la sévérité, s'est fait craindre des séditieux, & qu'un autre les a irrités: qu'il en est ainsi de presque tous les moyens suggérés par la politique, parce qu'ils dépendent de la situation des esprits des hommes, qui est très-dissérente quand Dieu le veut.

XXI. En parcourant les Histoires avec le Prince, il l'arrêtera sur les vérités dont les Rois ne sont presque jamais instruits que par la lecture. Il lui montrera dans un Auteur sensé, ce qu'il doit être, & ce qu'il doit suir; & il lui apprendra, par la liberté avec laquelle on parle des Rois après leur mort, quelle justice lui fera la postérité. La flatterie, lui dira-t-il, ne suit les Princes que jusqu'au tombeau: la vérité en prend la place; & c'est son jugement qui décide de leur réputation.

Voyez ce qu'on loue dans le Prince quand il est mort: considérez ce qu'on y blâme. Pensez que c'est de vous, & non d'un autre, que parle l'Historien, & apprennez d'un

<sup>1</sup> Præcipuum munus annalium, ne virtutes sileantur, utque pravis dictis factisque ex posteritate & infamia metus sit. Tacit. I. 3. Annal. p. 99.

<sup>2</sup> Non ergo perpetua Principi fama quæ invitum manet, sed bona concupiscenda est. Paneg. Traj. 2. 164.

homme qui ne vous connoît & ne vous craint point, ce que ceux qui vous connoissent & vous craignent ne vous diroient peut - être

jamais.

XXII. Rien n'est plus rare, continuerat-il, que de trouver dans l'Histoire quelques modeles d'un Prince juste & plein de bonté. La vie de la plupart n'est qu'un tissu de crimes; & s'il y paroît quelques actions de verzu, elles y sont comme déplacées, & détachées du reste, & sans aucune liaison avec le fond de leur conduite. Quelques-uns avoient eu d'heureux commencemens. La vérité s'étoit montrée à eux dans les premieres années : mais les passions & la flatterie les ont pervertis; & au lieu qu'il leur étoit facile d'acquerir beaucoup de gloire, en la cherchant par de bonnes actions, ils se sont deshonorés eux - mêmes, en renonçant au mérite. Leurs fautes doivent vous instruire. Etudiez dans leur conduite tout ce que vous devez éviter : & souvenez-vous qu'un mauvais Prince est trèscapable d'en former un bon, s'il en est bien connu & bien condamné.

XXIII. C'est cette connoissance des caracteres dissérens des Princes, qui est un des principaux fruits de l'Histoire. On n'examine point alors le dehors qui servoit à les cacher; mais le sond de leur esprit & de leur cœur. On ne s'occupe point de leurs guerres & de

<sup>1</sup> Propositum est mil Principem laudare, non Principis facta: nam laudabilia multa etiam mali faciunt. Ipse laudari, nisi optimus, non potest. Paneg. Traj. p. 164.

D'UN PRINCE. I. Part. 275 seurs victoires, qui ne décident rien sur le mérite personnel; mais d'eux-mêmes, & de leurs sentimens. On étudie leurs motifs, leurs intérêts, leurs conseils; & l'on est étonné combien plusieurs d'entre eux ont eu peu de qualités dignes d'estime, & comment toute leur vie n'a été qu'un cercle de passions, dont les unes ont succédé aux autres, sans qu'ils aient fait autre chose que changer de vices & de maladies, au lieu de guérir par la santé.

XXIV. Les Historiens que le Prince doit préférer, sont ceux qui ont écrit avec plus de capacité & plus de profondeur, qui ont plus pénétré le cœur de l'homme, & qui ont mieux connu les devoirs d'un Prince. 1 Xenophon, dans l'éducation de Cyrus, pense à instruire tous les Rois; & son Histoire, plus vraisemblable qu'exacte pour la vérité, est une leçon continuelle, paroissant n'être qu'un récit. Il y a des choses dans Tite - Live d'un grand caractere, & l'on doit lire avec attention ce qu'il écrit de Scipion & d'Annibal. Tacite est plein de sens & de réflexions solides. Il entre dans les plus secretes pensées; & pourvu qu'on ne le suive pas toujours dans fes foupçons, quelquefois injustes, on apprend plus de lui à connoître, & les Princes, & les autres hommes, que d'un autre maître. Saluste a aussi beaucoup de pénétration, & quoiqu'il ne nous ait laissé que deux Histoires

I Cyrus ille à Xenophonte, non ad historiæ sidem scriptus, sed ad effigiem justi Imperii. Cicer. ad Quint. Frat. L. 1. Epist. 1.

assez courtes, il est très-capable de donner de grandes vues. Plutarque a écrit la vie des grands hommes de Rome & de Grece avec beaucoup de jugement; & si l'on excepte certains endroits que l'aveuglement du Paganisme excusoit, l'on y trouve plusieurs réslexions très-sensées sur la politique, & sur la bonne ou mauvaise conduite des personnes chargées du gouvernement public. Les commentaires ou mémoires de César, dans leur auguste simplicité, contiennent, & des préceptes & des exemples, qu'un Général ne peut lire avec trop de soin; mais il est plus difficile d'y apprendre à connoître, & les Princes & les hommes, si l'on n'y est bien attentis.

XXV. Pour les Histoires modernes, le Prince présérera celles du pays où il doit regner; mais sans négliger les autres, quand elles sont écrites avec autant de solidité que celle de *Philippe de Comines*: & il chargera quelques personnes d'un excellent goût, de lui faire des extraits de ce qu'il y a de meilleur dans plusieurs Histoires, qu'il ne lira jamais dans les sources.

XXVI. A l'étude de l'Histoire le Prince doit joindre celle du Droit; non pour entrer dans le détail immense des Loix, mais pour s'instruire des principales regles de la Jurisprudence, & se mettre en état de rendre justice, & d'opiner avec lumiere sur des questions importantes. Il y a des principes simples, mais séconds, qui servent comme de baze au droit public, & dont un esprit supérieur, tel que doit être celui d'un Prince, tire à propos

D'UN PRINCE. I. Part. 277 les conséquences. Il a besoin d'être averti; mais après cela, il voit tout. On lui montre les premieres vérités, & aussi-tôt il en découvre toutes les suites.

XXVII. Comme il est établi Roi pour juger, il manqueroit au plus essentiel de ses devoirs, s'il refusoit de le faire, ou s'il l'entreprenoit sans être instruit : mais il doit être ennemi des fausses subtilités, des détours, & des perplexités, dont on embarrasse la justice. Il doit faire plus d'état d'un sens droit, & qui va tout d'un coup au vrai, que d'une vaine science, qui répand des doutes sur tout, qui donne à toutes les affaires un air de problème. Il doit s'accontumer à écarter tout ce qui ne sert qu'à les charger & à les obscurcir, & discerner si promptement & si surement le point décisif, qu'il néglige tout le reste, comme inutile, & comme ne servant qu'à partager l'attention.

#### ARTICLE III.

Il importe au Prince de savoir parler d'une maniere noble & pure.

I. Ce seroit un grand avantage pour le Prince qu'il sût éloquent, & qu'il sût regner sur les esprits par ses discours, comme il doit le faire par sa sagesse & par son autorité. La vertu & la vérité en tireroient un nouvel éclat. Il appuyeroit avec sorce un sentiment juste. Il persuaderoit au lieu de commander. Il rendroit aimable tout ce qu'il proposeroit. Il tour-

neroit les esprits où il voudroit, sans employer d'autre moyen que celui de leur plaire & de les toucher. Il seroit écouté dans les Conseils avec admiration, & ses discours pleins de force, d'agrément & de lumiere, seroient reçus avec une avidité toujours nouvelle.

I I. Je sais que les Princes peuvent se faire aider, & substituer l'éloquence d'un autre, à celle qui leur manque: mais on discerne aissément celle qui est naturelle, de celle qui est prêtée; & il y a des occasions, où le discours du Prince auroit toute une autre force, s'il n'étoit pas suggéré. L'Histoire remarque, que Néron sut le premier des Empereurs Romains qui prononça des discours qu'il n'avoit pas composés: que ses prédécesseurs avoient tous été éloquens de leur propre sonds: que César parloit à merveille: qu'Auguste le faisoit d'une manière digne d'un Prince: que

1 Qui me audiebant, expectabant sententiam, & intenti tacebant ad consilium meum. Verbis meis addere nihil audebant, & super illos stillabat eloquium meum. Expectabant me sicut pluviam, & os suum aperiebant quasi ad imbrem serotinum. Job. C. XXIX v. 21. 22.

2 Adnotabant seniores, primum ex iis qui rerum potiti essent, Neronem alienæ facundiæ eguisse: nam Dictator Cæsar summis Oratoribus æmulus; & Augusto prompta & profluens, quæ deceret Principem, eloquentia suit. Tibertius quoque artem callebat quâ verba expenderet, tum validus sensibus aut consultò ambiguus. Etiam Caii Cæsaris turbata mens vim dicendi non corrupit. Nec in Claudio, quoties meditata disseret, elegantiam requireres. Nero, puerilibus statim annis vividum animum in alia detorsit. Cæsare, & pingere, cantus aut regimen equotum exercere. Tacit. L. 13. Annal. p. 213.

D'UN PRINCE. I. Part. 279
Tibere avoit de l'étude & de l'art que Caius
Caligula, malgré ses vices, avoit conservé de
l'éloquence: & que Claude en avoit aussi,
quand il avoit le loisir de penser à ce qu'il
devoit dire: mais que Néron, qui avoit d'ailleurs de l'esprit & du seu, s'étoit arrêté à des
occupations indignes de lui, & avoit négligé l'éloquence, pour s'amuser à graver, à
peindre, à chanter, & à conduire des chariots.

I I I. Mais quand je desire qu'un Prince soit éloquent, je suis très - éloigné de desirer qu'il aime à parler, ou qu'il n'ait que des paroles. L'éloquence d'un Prince est une éloquence mâle & sorte, pleine de sens & des choses, où tout est nécessaire, dont tous les mots portent, & qui ne plaît qu'en persuadant.

I V. Hors les occasions où il faut s'étendre, le Prince qui parle le mieux, doit le faire en peu de mots; & il doit avoir pour regle, de ne rien dire qui ne convienne à sa place, qui ne soit utile, & qu'il ne sache bien.

V. 2 Il doit s'exprimer d'une maniere noble & pure, mais simple & sans affectation; ne point employer d'expressions basses, & ne point chercher aussi une fausse élévation en quittant les termes communs & ordinaires.

I Imperatoria brevitas. Tacit. L. 1. Hist. p. 313.

<sup>2</sup> Genus eloquendi secutus est (il parle d'Auguste) elegans & temperatum, præcipuamque curam duxit sensum animi quam apertissime exprimere... Marcum Antonium ut insanum increpat, quasi ea scribentem quæ mirentur potius homines, quam intelligant. Suet. in vit. Augusti. C. 83.

Il doit éviter tout ce qui est obscur, forcé & peu naturel, toutes les pensées fausses, tous les jeux de mots, toutes les équivoques sondées sur l'ambiguité des termes, toutes les allusions à des proverbes bas & vulgaires, toutes les railleries qui n'ont d'autre matière que des défauts corporels, toutes celles qui sont offensantes, toutes celles qui seroient douteuses; & être très-circonspect dans l'usage de celles qui paroissent innocentes. Car il est d'une extrême conséquence que tout le monde se croie en sureté devant le Prince; que personne ne craigne son esprit, ni sa malignité; & que son exemple retienne tous ses Courtisans dans le devoir.

### ARTICLE IV.

Il est nécessaire que le Prince ait un goût juste & exact de toutes choses.

I. Mais il seroit inutile de donner des conseils à un Prince pour bien user de l'éloquence, de la connoissance de l'Histoire, de la Morale & des autres sciences, s'il n'avoit un goût juste & exact de toutes choses, ou s'il n'avoit d'heureuses dispositions pour l'acquerir.

II. Ce que j'appelle goût, enferme deux

Fæde ad cachinnos moveris: fædius moves. S. Bern. L. 2. de Consid. C. 13.

<sup>1</sup> Asperæ facetiæ, ubi multum ex vero traxêre, acrem sus memoriam relinquunt. Tacit. L. 15. Annal. p. 288.

D'UN PRINCE. I. Part. 281 choses: l'intelligence pour juger sainement; & la sensibilité pour être averti à propos, & pour agir. Sans l'intelligence, la sensibilité n'éclaire point l'esprit; & sans la sensibilité, l'intelligence n'est pas toujours la reglé des actions. Il faut voir & sentir; discerner ce qui convient, & le suivre; être conduit par la lumiere & mené par l'impression.

III. Comme la lumiere doit être vive & fure, l'impression doit être prompte & délicate: prompte, pour avertir à tems; délicate, pour avertir de tout. Ces deux choses forment le goût, & quand elles sont justes & universelles, elles forment un goût juste &

universel.

I V. On peut le considérer par rapport aux sciences, aux arts, & aux manieres; & il est nécessaire qu'un Prince l'ait exact par rapport

à ces trois genres de choses.

V. Il doit se porter, & par lumiere, & par inclination, aux sciences qui lui conviennent: présérer celles qui lui sont plus utiles: estimer les autres à proportion; & se contenter d'une connoissance légere, par rapport à celles qui ne seroient pour lui que l'objet de la curiosité. Mais lors même qu'il ne les approfondit pas, il doit savoir ce qu'elles valent, de quelle utilité elles sont au public; quelle protection méritent ceux qui s'y appliquent, & quelle distinction on doit à ceux qui y excellent.

VI. Ce seroit une faute que de manquer de goût dans ces occasions, & que de faire trop ou trop peu de cas de certaines connois;

sances, peu nécessaires au Prince à la vérité; mais dont il doit connoître le prix, & sentir le mérite par un discernement exquis, & par une certaine impression que chaque chose fait sur lui, à proportion de ce qu'elle a de grand & de solide.

VII. Il est honteux à un Prince de dépendre toujours du goût d'autrai, quand il s'agit de sciences, de belles choses, d'ouvrages d'esprit, de découvertes. Il a dû se le former au commencement, sur les principes qu'on lui a donnés: mais il doit, en les suivant, y ajouter ses propres réslexions, & devenir capable à son tour, de former ou de rectisser le goût des autres.

VIII. Il en doit être ainsi des arts. Il lui convient de se connoître à tous, d'en bien juger, d'en sentir la perfection ou la médiocrité, & de se mettre en état qu'on ne puisse le tromper, ni lui inspirer un goût soible & bas, au lieu d'un goût grand & noble, qui doit être son caractère dans tout ce qu'il esti-

me, & dans tout ce qu'il fait.

IX. Mais il importe infiniment d'observer que ce sont deux choses bien dissérentes, de se connoître aux arts, & de les aimer : d'être sort entendu en architecture, & de saire une grande dépense en bâtimens : de juger bien & savamment de la peinture, & d'être sort curieux en tableaux. Un Prince habile & un Prince sage ne sont pas opposés. Il juge bien de l'art, mais il sait s'en passer; & c'est même parce qu'il en juge bien, qu'il s'en passe, & qu'il lui en présère d'autres plus

D'UN PRINCE. I. Part. 283 utiles au public, quoique moins estimés: car c'est l'utilité publique qui est sa grande regle; & quoiqu'il soit touché de tout ce qui est parsait en chaque genre, il va toujours au nécessaire, & ne met l'agréable qu'au dernier lieu.

X. 1 Mais en quoi il excelle, & où son goût est plus merveilleux, c'est dans les manieres. Il connoît & il sent tout ce qui convient à sa place; comment il doit parler, comment il doit agir; jusqu'où il doit se donner aux affaires; quel tems il doit se reserver; quel mêlange il doit faire de la douceur & de la majesté; quelle part il doit accorder de son autorité, & quelle il doit retenir; ce qu'il faut qu'il écoute & qu'il approfondisse, & ce qu'il doit mépriser; ce qu'il importe de corriger d'abord, & ce qui peut être dissimulé; à quelles connoissances il doit s'attacher; de quelles il doit s'abstenir, quoiqu'il y ait beaucoup de disposition; & quelles il doit le contenter d'effleurer, quoiqu'il les aime.

XI. Son goût pour les manieres n'est pas seulement juste & exact, mais grand & noble. Jamais il ne fait montre de ce qu'il sait : jamais il ne paroît occupé, ni de soi, ni de son mérite : jamais il ne cherche la louange; & il est toujours supérieur à tout ce qu'il a

d'estimable.

X I I. Il ne prétend à aucune gloire particuliere. Il se croiroit même deshonoré si l'on

<sup>1</sup> Retinuit, quod est difficillimum ex sapientià, modum. Tacit. in vit. Agricol. p. 453.

le considéroit par un côté, plutôt que par tout autre. Il ne veut point qu'on le désinisse, ou par le savoir, ou par l'esprit, ou par l'éloquence, ou par quelqu'autre qualité. Il ne desire d'autre réputation, que celle qui convient à un Prince plein de générosité, de bonté & de justice; & il n'en conserve même le desir que pour la mériter.

Ein de la premiere Panie.

